EVEL ONE

ΕΠΙΣΗΜΟΝ ΟΡΓΑΝΟΝ ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

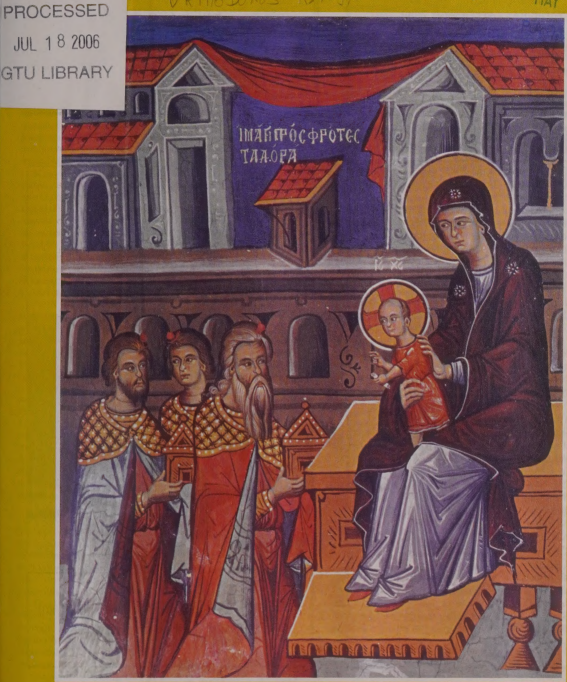
Έτος Ίδούσεως 1964

Τρίτη Περίοδος

Νοέμβριος - Δεκέμβριος 2004

'Αριθμός Τεύχους 194 - 195

PROCESSED



Ή προσχύνησις τῶν Μάγων

### ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

Έτος Ίδούσεως 1964 Τοίτη Πεοίοδος 'Αριθμός Τεύχους 194-195 **Νοέμβοιος - Δεχέμβοιος 2004** Έτησία Συνδοομή £10

Διευθύνεται από Συντακτική Έπιτροπή

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

### ORTHODOX HERALD

OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARCHDIOCESE OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

First Published 1964

**Third Period** 

November-December 2004

No.: 194-195

### ПЕРІЕХОМЕНА

| 3       | Πατριαρχική 'Απόδειξις, της Α.Θ.Π. του                |
|---------|-------------------------------------------------------|
|         | Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου,            |
|         | γιά τά Χριστούγεννα.                                  |
| 4 - 5   | Έγκύκλιοι Σεβ. Αρχιεπισκόπου κ. Γρηγορίου, 1)         |
| , ,     | Γιά τήν Περίοδο Νηστείας Χριστουγέννων, καί 2)        |
|         | Μέ τήν εὐχαιρία τῆς Έορτῆς τῆς κατά Σάρκα             |
| /       |                                                       |
| 6 - 8   | Γεννήσεως τοῦ Κυρίου ήμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ.              |
| 0-0     | Παραμονή Πρωτοχρονιάς. Προσλαλιά γενομένη             |
|         | ύπό τοῦ Πρωτοσυγκελλεύοντος Θεοφιλεστάτου             |
| 0 10    | Έπισκόπου Τροπαίου κ. `Αθανασίου,                     |
| 9 - 10  | Προσφώνησις τοῦ Σεβ. Αρχιεπισκόπου κ.                 |
|         | Γρηγορίου κατά τήν τελετή των έγκαινίων τοῦ           |
| 44      | Ίεροῦ Ναοῦ Άγίας Τριάδος Τιφλίδος Γεωργίας.           |
| 11      | Ή ἐπιστροφή τῶν Λειψάνων τῶν Πατριαρχῶν               |
|         | Αγίων Ίωάννου τοῦ Χουσοστόμου καί Γοηγορίου           |
|         | τοῦ Θεολόγου                                          |
| 12 - 17 | Χάρη Μεττῆ, "Ἡ Ἑλληνιχή Ὀρθόδοξη παρουσία             |
|         | στή Μ. Βρετανία καί τό Οἰκουμενικό Πατριαρχείο".      |
| 18      | Κοινοτικές Δραστηριότητες.                            |
| 19 - 23 | Patriarchal Proclamation on the Nativity of Christ.   |
|         | Addresses by His Eminence Archbishop Gregorios of     |
|         | Thyteira and Great Britain, 1) Encyclical Letter for  |
|         | Advent 2004, 2) Encyclical Letter for Christmas 2004, |
|         | 3) At the meeting of the London Church Leaders on     |
|         | 2nd November 2004 at Thyateira House, and 4)          |
|         | Welcome to th Rt Hon. Michael Martin, Speaker of the  |
|         | House of Commons, at Thyateira House, on 9th          |
|         | November 2004.                                        |
| 23      | Speech by Vasilios(Theodore)Papavasiliou at his       |
|         | Ordination from Subdeacon to Deacon.                  |
| 24      | Christmas                                             |
| 25-28   | H. Yiacoumis, "Language Maintenance, shift and        |
|         | death in the Greek-Cypriot Community of the W.        |
|         | Midlands".                                            |
| 29 - 32 | Χρονικό Σεβ. Αρχιεπισκόπο Θυατείρων καί Μ.            |
|         | Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου (Έλληνιστί καί               |
|         | βοειανίας κ.κ. Γρηγορίου (Εκκηνιστί και ) 'Αγγλιστί). |
|         | Αγγκιοιι).                                            |



Ο Ίερός Ναός τῶν Ἁγίων Παντελεήμονος καί Θεοδώρου Τήρωνος εἰς Eastbourne

ΠΑΡΑΚΑΛΕΙΣΘΕ Ν' ΑΝΑΝΕΩΣΕΤΕ ΤΗ ΣΥΝΔΡΟΜΗ ΣΑΣ ΣΤΟΝ ΟΡΘΟΛΟΞΟ ΚΗΡΥΚΑ

### ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΑΠΟΔΕΙΞΙΣ

τῆς Α.Θ.Π. τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου

Γιά τά Χριστούγεννα

'Αριθ. Πρωτ. 1138

Αδελφοί και τέκνα εν Κυρίω αγαπητά,

Έκπληκτοι καί πλήσεις θαυμασμοῦ ἀντικούζομεν ιδιαιτέρως κατά τάς ἡμέρας αὐτάς τήν ἀσύλληπτον διά τόν ἄνθρωπον καί τάς ἀγγελικάς τάξεις κένωσιν τοῦ σαρκωθέντος καί ἐκ Παρθένου γεννηθέντος καί ἀποκειμένου εἰς τήν φάτνην τῶν ἀλόγων ζώων Υίοῦ καί Λόγου τοῦ Θεοῦ. Καί ἐνῷ οἱ πιστοί ἑορτάζομεν πανηγυρικῶς τό χαρμόσυνον γεγονός ὅτι κατά συγκατάβασιν θεϊκήν ἐτέχθη ἡμῖν σήμερον Σωτήρ, κατελθών μέχρις ἡμῶν ἐκ τῆς μεγαλωσύνης Αὐτοῦ, φυσικοί, κοινωνικοί καί πνευματικοί σεισμοί καί ἀναστατώσεις συγκλονίζουν τήν μακράν τοῦ Χριστοῦ ἀνθρωπότητα καί ταράσσουν τήν ζωήν πάντων τῶν ἀγαπώντων τήν εἰρήνην.

Κοινωνικαί δομαί ἀπορουθμίζονται εὶς ἀναζήτησιν νέων σχημάτων καί συσχετισμών, πνευματικαί ἀναζητήσεις ἐκτροχιάζονται εἰς αὐτοκαταστροφικάς λατρείας καί πρωτοφανεῖς φυσικαί καταστροφαί συμβαίνουν είς διαφόρους περιοχάς τῆς γῆς. Γύρωθεν ήμῶν ἀταξία καί ἀκαταστασία, φόνοι καί ἐρείπια, τό δέ ὅνειρον τῆς εἰρήνης ἀνεπιθύμητον καί διωκόμενον. Έντός δέ τῆς ψυχῆς τῶν πλείστων ἀνθρώπων ἔχει ἐγκατασταθῆ ἡ ἀβεβαιότης, ἡ ἀνησυχία, ἡ κατάθλιψις, ἡ ἔλλειψις νοήματος, τό ἀνεξήγητον τῶν δρωμένων καί πολλάχις ἡ ἀδιαφορία καί αὐτό τό μίσος.

Ύπό τά φυσικά, τά κοινωνικά καί τά πνευματικά εξείπια άγωνιουν καταπλακωμένοι ήθικως καί φυσικως μυριάδες συνανθρώπων μας. Πολλοί εξ αυτών δεν αντέχουν τήν κατάστασιν καί υφίστανται ποικίλας ψυχικάς καί σωματικάς βλάβας. "Αλλοι αναζητουν ενόχους καί επιχειρούν εκδικητικάς πράξεις κατά των κατά τήν αντίληψίν των υπευθύνων.

Έτεροι, μή δυνάμενοι νά προσεγγίσουν τούς ύπευθύνους, εκδηλώνουν τήν δυσαρέσκειάν των διά ἀθώων πράξεων. Αλλοι τρομοχρατικών κατά έκμεταλλεύονται ἀπορρύθμισιν αὐτήν τήν προσπαθοῦν νά έπωφεληθοῦν εἰς βάρος συνανθρώπων των. Καί ἄλλοι, ώχυρωμένοι ὅπισθεν τοῦ πλούτου αὐτῶν ἤ τῆς ἰσχύος αὐτῶν, ζοῦν ἐντός ίδιαιτέρου κλειστοῦ κόσμου καί δέν αἰσθάνονται τόν πόνον των υπολοίπων, ουδέ ενδιαφέρονται διά τήν άναχούφισιν αὐτοῦ.

"Όλος ὁ χόσμος δέν ἔχει γνωρίσει τήν διά τοῦ γεννηθέντος Χριστοῦ σωτηρίαν, ἐνίστε δέ, ἄπελπις καί βέβαιος διά τό οὐτοπικόν τῆς λυτρώσεώς του ἀπό τῆς ἐπικυριαρχίας τοῦ κακοῦ, οὐδεμίαν ἀναζητεῖ σωτηρίαν. Έπιδιώκει τήν διά τῶν ἰδίων αὐτοῦ ἐγκοσμίων δυνάμεων ἐπίλυσιν τῶν προβλημάτων του καί ἐνίστε καταφεύγει εἰς τὰς δυνάμεις τοῦ κακοῦ, αἱ ὁποῖαι προσκαλούμεναι παρεμβαίνουν καὶ αὐξάνουν τήν σύγχυσιν καὶ τόν πόνον.

Ήμεις, τέχνα ἐν Κυρίω ἀγαπητά, πιστεύομεν καί γνωρίζομεν καλῶς ὅτι οὐκ ἔστιν ἐν ἄλλω οὐδενί ἡ σωτηρία, εὶ μή ἐν Χριστῷ, καί δέν ὑπάρχει ὄνομα ἐν τῷ ὁποίω δυνάμεθα νά σωθῶμεν εὶ μή τό ὄνομα τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ. Αὐτήν τήν βεβαιότητά μας δέν κλονίζει τό γεγονός ὅτι ὁ Σωτήρ τοῦ κόσμου ἐφάνη ἐπί τῆς γῆς ταπεινός ἄνθρωπος, βρέφος ἀδύναμον, ἀμνός αἴρων τήν ἀμαρτίαν τοῦ κόσμου, καί κατεδέχθη σταυρόν καί θάνατον. Δέν μᾶς τρομάζει τό γεγονός ὅτι τό μήνυμα τῆς ἀγάπης καί τῆς ταπεινοφροσύνης, τό ὁποῖον μᾶς ἐδίδαξεν ὅτι πρέπει νά ἀποδεχθῶμεν διά νά σωθῶμεν, δέν γίνεται ἀποδεκτόν ὑπό τῶν πολλῶν.

Ήμεῖς, ἀποβλέποντες εἰς τό παράδειγμα τοῦ Σωτῆρος ήμων, αναγνωρίζομεν τήν σωστικήν δύναμιν τῆς ταπεινώσεως καί τῆς έκουσίως σταυρουμένης άγάπης, τῶν δύο αὐτῶν ὑπερφυσικῶν ἰδιωμάτων τῆς Θεότητος, τά όποια δυσκόλως μιμείται ό πεπτωκώς ἄνθρωπος. Έπαναλαμβάνομεν δέ πρός ἄπαντας, μετά πολλής τῆς άγάπης καί της ταπεινώσεως, τό σωτηριώδες μήνυμα τοῦ Χριστοῦ, τό διαγγελθέν οὐχί μόνον διά λόγων, ᾶλλά διά έμπράκτου έφαρμογής καί θυσίας μέχρι θανάτου, νιχηθέντος διά τῆς `Αναστάσεως. Διότι ἡ ἐξ ᾶγάπης θυσία επισφραγίζεται μέν διά τοῦ θανάτου τοῦ Χριστοῦ άλλά δέν τερματίζει τήν μεταβολήν τοῦ κόσμου εἰς τόν θάνατον τοῦ ἀγαπῶντος, ἀλλ' εἰς τήν ὑπέρβασιν τοῦ θανάτου αὐτοῦ διά τῆς `Αναστάσεως. Καί τοῦτο εἶναι τό περιεχόμενον τῆς σωτηρίας περί της όποίας όμιλουμεν. Θάνατος ήμων ούκέτι κυριεύει, διότι ὁ τεχθείς Ίησοῦς Χριστός κατεπάτησεν αὐτόν καί κατήργησε τήν δύναμίν του.

Έτέχθη ήμιν σήμερον Σωτήρ! Δέν ήλθεν εν δυνάμει άνθρωπίνως ἐκτιμωμένη, ἀλλ' ἐν δυνάμει ἀρετῆς αχτινοβολούσης τήν ύπερτάτην δύναμιν Αύτου, τήν δύναμιν της ταπεινώσεως του μεγαλειώδους καί παντοκράτορος καί τήν ἄφθαστον δύναμιν θυσιαζομένης ανιδιοτελώς καί ανυστεροβούλως αγάπης. Δέν ἔχομεν αὐταπάτας καί φρούδας ἐλπίδας ὅτι ὁ κόσμος εν τω συνόλω του θά αποδεχθή συντόμως αυτάς τάς άληθείας. Γνωρίζομεν όμως καί διακηρύσσομεν ότι έάν δέν ἀποδεχθη αὐτάς καί δέν ἐφαρμόση αὐτάς θά εξακολουθήσει νά ζη τό μαρτύριον άλληλοκαταστροφής, του ήθικου έκτροχιασμού, έλλείψεως νοήματος διά τήν ζωήν, τοῦ ψεύδους καί τοῦ πόνου.

Διό καί μετ' άγάπης πολλής καί ταπεινοφροσύνης μεγάλης καλούμεν πρώτον τούς πιστούς νά καλέσωμεν τόν Χριστόν νά γεννηθη είς τάς καρδίας μας, όχι ώς εν συγκινησιακόν συναίσθημα έγκοσμίου εύφορίας μικράς παροδικής διαρκείας, άλλ' ώς μίαν ριζικήν άλλαγήν του ψυχισμού μας, ως μίαν αναγέννησιν εν Χριστώ, μίαν μεταστροφήν τοιαύτην, ώστε τά θεῖα ίδιώματα τῆς ἀγάπης καί της ταπεινοφοσύνης νά αποτελούν στοιχεία θεμελιώδη της ύπαρξεώς μας. "Επειτα, μετά της θερμης αὐτῆς ἀγάπης καί ταπεινώσεως καλούμεν ὅλους τούς συνανθρώπους μας, γνωρίσαντας καί μή γνωρίσαντας τόν Χριστόν, νά πλησιάσουν πρός τόν ώς αρνίον ακακον σαρχωθέντα διά τήν σωτηρίαν χαί αὐτῶν Ίησοῦν Χριστόν διά νά λάβουν έξ Αὐτοῦ τήν εἰρήνην τῶν καρδιῶν, τήν ἐπίγνωσιν τοῦ σχοποῦ τῆς ζωῆς, τήν ἐξάλειψιν τοῦ πόνου, τήν αλωνιότητα καί τήν αναφαίρετον καί πάντα νοῦν ύπερέχουσαν χαράν της πλησίον Αὐτοῦ ζωής.

Είθε διά πρεσβειῶν τῆς Ύπεραγίας Θεοτόχου, τῆς δανεισάσης τήν ἑαυτῆς σάρχα εἰς τόν Σωτῆρα Χριστόν, καί τῶν 'Αγίων προχατόχων ἡμῶν 'Ιωάννου τοῦ Χρυσοστόμου καί Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου, τῶν ὁποίων τά σεπτά λείψανα ἐπεστράφησαν προσφάτως εἰς τήν Έχλησίαν ἡμῶν, ὡς καί πάντων τῶν 'Αγίων, νά γεννηθῆ εἰς τήν φάτνην τῶν χαρδιῶν ὅλων μας ὁ Χριστός καί νά μείνη εἰς αὐτήν μονίμως, διά νά ζήσωμεν μετ' Αὐτοῦ τήν χαράν τῆς παρουσίας Του, τῆς ἀφάτου ἀγάπης Του καί τῆς ὑπερφυοῦς ταπεινοφροσύνης Του. 'Αμήν.

Φανάριον, Χριστούγεννα 2004

+ Ὁ Κωνσταντινουπόλεως Βαρθολομαΐος Διάπυρος πρός Θεόν εὐχέτης πάντων ὑμῶν

### EFKYKAIOI

τοῦ Σεβ. Άρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας κ. Γρηγορίου

### ΠΕΡΙΟΔΟΥ ΝΗΣΤΕΙΑΣ ΧΡΙΣΤΟΥΓΕΝΝΩΝ

Αγαπητοί Συνεργάτες εν Κυρίφ,

ί Χριστιανοί πάντα προετοιμάζονται γιά νά γιορτάσουν και νά ύποδεχθοῦν τά μεγάλα γεγονότα πού σημάδεψαν τήν ίστορία τῆς Άνθρωπότητος. Και ὁ ἐρχομός τοῦ Χριστοῦ στόν κόσμο εἶναι τό πιό σημαντικό γεγονός τῆς ἀνθρωπίνης ίστορίας. Γι' αὐτό κατά παράδοση ὅλοι οἱ Χριστιανοί κάμνουν προετοιμασίες, προετοιμάζουν τήν ψυχή και τό σῶμα τους, φρεσκάρουν τή σκέψη και τή μνήμη τους και νοερά μεταφέρονται στό νοῦ τοῦ Θεοῦ γιά νά δοῦν και νά πλησιάσουν κατ' ἄνθρωπον τήν θείαν ἀγάπη και τήν πρόνοια τοῦ Θεοῦ πρός τά πλάσματά Του.

Σαράντα μέρες λοιπόν πρίν ἀπό τό χοσμοϊστοριχό γεγονός της Γέννησης τοῦ Χοιστοῦ, ἡ Έχχλησία έξυμνεῖ τήν θεία φιλανθρωπία καί καλεῖ τούς πιστούς νά δοξολογήσουν τόν Δημιουργόν, ὁ όποῖος μέσα ἀπό τήν ἄπειρη καί αἰωνία Του άγάπη χάρισε στή Δημιουογία τέτοια γαρά καί αγαλλίαση. Έμεις δέ οί Όρθόδοξοι Χριστιανοί τούτη τήν περίοδο πρίν ἀπό τά Χοιστούγεννα χάνουμε νηστεία, ἀπέχουμε δηλαδή ἀπό διάφορες τροφές, δέν τρώμε χρέας, απέχουμε από τήν ψαροφαγία μετά τήν Έορτή τοῦ Αγίου Σπυρίδωνος, 12 Δεκεμβρίου, δέν πίνουμε γάλα καί δέν τρώμε τυρί καί αὐγά. Καί ὅλα αὐτά ὅχι ἀπό ματαιοδοξία, ὅπως ἔκαναν οἱ Φαρισαίοι τήν ἐποχή τοῦ Χριστοῦ, ἀλλά γίνονται αὐτά σάν μία μορφή ἄσχησης καί γυμνασίας πνευματικής. Δοκιμάζουμε καί άσκουμε τή θέλησή μας, μαθαίνουμε πειθαρχία καί στέρηση μερικών τροφών γιά νά δείξουμε ὅτι εἴμαστε ἔτοιμοι γιά θυσίες μεγάλες καί στερήσεις όταν πρέπει καί όταν τό φέρει ή περίσταση καί ή ἀνάγκη νά κάνουμε δμολογία στό Χριστό. Γυμνάζουμε τόν έαυτό μας καί τόν παιδαγωγούμε κατά Θεό, ὅπως ἔκανε καί ὁ ἴδιος ὁ Χριστός. Έχεῖνος ἐνήστευσε 40 μέρες στήν ἔρημο χαί μέ αὐθεντία καί παροησία ἀντιμετώπισε τόν δαίμονα, όταν ήλθε νά Τόν πειράξει καί νά τόν δοκιμάσει, άλλά καί νά διερευνήσει ἄν εἶναι Θεός ἤ ἄνθρωπος.

Όπωσδήποτε δέν πρέπει νά μᾶς διαφεύγει τό γεγονός ὅτι ἡ 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία μπαίνει στήν ἑορταστική περίοδο τῶν Χριστουγέννων. Θά ἀκούσουμε τήν ἡμέρα τῆς ἑορτῆς τῶν εἰσοδίων τῆς Παναγίας τόν λυρικώτατο καί διθυραμβικό Χριστουγεννιάτικο ὕμνο: "Χριστός γεννᾶται, δοξάσατε. Χριστός ἐξοὐρανῶν, ἀπαντήσατε. Χριστός ἐπί γῆς ὑψώθητε. "Ασατε τῷ Κυρίῳ πάσα ἡ γῆ. Καί ἐν εὐφροσύνη ἀνυμνήσατε λαοί ὅτι δεδόξασται". Μᾶς ὑπενθυμίζει ὁ "Υμνος αὐτός, ἀλλά καί ὁλόκληρη ἡ περίοδος αὐτή, τήν δόξα καί τά μεγαλεῖα τοῦ Θεοῦ καί τὰ μεγαλεῖα τοῦ Θεοῦ καί ἡ αἰώνια δόξα Του εἶναι ὁ ἐρχομός τοῦ "Μονογενοῦς Υίοῦ αὐτοῦ" εἰς τόν κόσμον σέ σχήμα καί μορφήν ἀνθρώπου "ἐκ Πνεύματος 'Αγίου καί Μαρίας τῆς Παρθένου". Δικαιολογημένα μάλιστα οί

Δυτικοί Χριστιανοί διακηρύσουν αὐτήν τήν ἀλήθεια. Όνομάζουν τούτη τήν περίοδο πρίν τά Χριστούγεννα ADVENT, ἐρχομό σπουδαῖο, ἱστορικό πού σηματοδότησε τήν πορεία τοῦ ἀνθρωπίνου Γένους. Αὐτόν δέ τόν σκοπόν ἔχει τούτη ἡ περίοδος πρίν ἀπό τή μεγαλειώδη περίοδο τῶν Χριστουγέννων, νά μᾶς ὑπενθυμίσει τή Γέννηση τοῦ Θεανθρώπου.

Όπως χαρακτηριστικά γράφει ὁ ἀπόστολος Πέτρος: "Υμεῖς οὖν, ἀγαπητοί, προγινώσκοντες φυλάσσεσθε, ἵνα μή τῆς τῶν ἀνέμων πλάνης συναπαχθέντες ἐκπέσητε τοῦ ἰδίου στηριγμοῦ, αὐξάνετε δέ ἐν χάριτι καί γνώσει τοῦ Κυρίου ἡμῶν καί Σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ". (Β Καθ. Ἐπιστολῆς Πέτρου κεφ Γ΄, 17-18).

Εἰσερχόμενοι, ἀδελφοί και τέκνα ἐν Κυρίφ ἀγαπητά, σέ τούτη τήν ἰδιαίτερη περίοδο τῆς ἐκκλησιαστικῆς μας ζωῆς και κοινωνίας καλούμαστε ὅπως, μέ ταπείνωση και ἱερό στοχασμό περάσουμε και γιορτάσουμε τοῦτες τίς μέρες μέ γνώμονα πάντοτε τό Χριστό και τήν μακραίωνα ἱστορία τῆς Ἑκκλησίας. Νά καλλιεργοῦμε τήν ἀρετή και τήν ἀγιοσύνη, ὅπως ἔπραξαν κατά καιρούς ἀπό καταβολῆς κόσμου, οί Ἅγιοι τοῦ Θεοῦ ἄνθρωποι, ἄνδρες και γυναϊκες.

Νά μήν τρομάζουμε καί νά μήν διψυχοῦμε γιά τά λυπηρά πού ζοῦμε καί βλέπουμε καθημερινά γύρω μας, ἀλλά πάντοτε νά ἔχουμε τό βλέμμα τῆς ψυχῆς καί τῆς καρδιάς

Νοέμβριος 2004.

### ΜΕ ΤΗΝ ΕΥΚΑΙΡΙΑ ΤΗΣ ΕΟΡΤΉΣ ΤΗΣ ΚΑΤΑ ΣΑΡΚΑ ΓΕΝΝΉΣΕ $\Omega$ Σ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ ΗΜ $\Omega$ Ν ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ

<sup>°</sup>Αγαπητοί μας Συνεργάτες στόν <sup>°</sup>Αμπελώνα τοῦ Κυρίου,

""Υπόδεξαι Βηθλεέμ, τήν τοῦ Θεοῦ Μητοόπολιν φῶς γάο τό ἄδυτον ἐπί σέ γεννῆσαι ἥκει. "Αγγελοι, θαυμάσατε ἐν οὐρανῷ ἄνθρωποι, δοξάσατε ἐπί τῆς γῆς Μάγοι ἐκ Περσίδος, τό τρισόκλεον δῶρον προσκομίσατε. Ποιμένες ἀγραυλοῦντες, τόν τρισάγιον ὕμνον μελωδήσατε. Πᾶσα πνοή αἰνεσάτω τόν Παντουργέτην"

("Υμνος Χοιστουγέννων)

νέτειλε καί πάλιν ή χαρμόσυνη έορτή των Χριστουγέννων, καί ή Μάνα Έκκλησία μᾶς καλεῖ νά έορτάσουμε τό Γεγονός, νά τιμήσουμε τήν ήμέρα καί νά δοξολογήσουμε ἀπό καρδίας τόν Εὐεργέτην Χριστόν, ὁ ὁποῖος ἐσαρκοφόρησε, ἔλαβε μορφήν δούλου καί κατέβηκε στή γῖ γιά νά συναναστραφεῖ μέ τούς ἀνθρώπους, νά τούς μεταφέρει τό Εὐαγγέλιον τῆς θείας ἀγάπης καί νά τούς βεβαιώσει ὅτι ὁ Θεός θυμαται τά δημιουργήματά Του, χάριν τῶν ὁποίων "τόν υίόν αὐτοῦ τόν μονογενῆ

àpéstalcen eìz tón cósmon îna Zhswmen di'aútoữ" (A ' Twánn ceg.  $\Delta'$  , 9).

Τά Χριστούγεννα είναι ή γιορτή τῆς χαρᾶς καί τῆς άνανέωσης τῆς μακαρίας ἐλπίδος μας πρός τόν Τριαδικό Θεό, ὁ ὁποῖος ἐν τῆ εὐσπλαχνία Του ἔστειλε τόν Χριστόν, τό δεύτερο πρόσωπο τῆς Αγίας Τριάδος, γιά νά γίνει κοινωνός καί συμμέτοχος τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως. Γι' αὐτό καί ὁ θεῖος Παῦλος επανέρχεται συχνά είς τό μυστήριον της κένωσης της θεότητος τοῦ Χριστοῦ γιά νά δεχθεῖ τήν ἀνθρωπότητα, νά τήν άγιάσει, νά τήν καθαρίσει, νά τήν θεραπεύσει καί νά τήν ανεβάσει είς τούς οὐρανούς. Δικαιολογημένα μάλιστα έλέχθη ὅτι ὁ σύγχρονος ἄνθρωπος χρειάζεται θεραπεία. Πρέπει δηλαδή νά επανέλθει σάν τόν ἄσωτο υίόν μέ ταπείνωση καί είλικρίνεια στό Νεογέννητο Χριστό, νά γονατίσει σάν τούς μάγους καί τούς βοσκούς καί νά ψέλλει σάν τούς άγγέλους, οί όποιοι εἶχαν τό προνόμιο νά ζήσουν τίς ἀλησμόνητες στιγμές τῆς ἐπί τῆς γῆς παρουσίας τοῦ Θεανθρώπου εἰς τό σπήλαιον τῆς Βηθλεέμ τῆς Ἰουδαίας. Χρειαζόμαστε τήν μυστική ἐπαναγέννηση ἐν Χριστῷ καί τόν επανευαγγελισμό της υπάρξεώς μας γιά νά γίνουμε άληθινοί κοινωνοί καί συμμέτοχοι τοῦ μυστηρίου τῆς Γέννησης.

Έχουν ήδη συμπληρωθεί δύο χιλιάδες χρόνια ἀπό τότε πού ήλθεν ὁ Χριστός σάν ἄνθρωπος εἰς τόν κόσμον "γενόμενος ἐκ γυναικός, γενόμενος ὑπό νόμον, ἵνα τούς ὑπό νόμον ἐξαγοράση, ἵνα τήν υἱοθεσίαν ἀπολάβωμεν" (Γαλάτας κεφ. Δ΄, 5). Καί τό γεγονός τῶν Χριστουγέννων, ἡ φυσική καί θεϊκή παρουσία τοῦ Θεανθρώπου συνεχίζεται, εἶναι ὁλοζώντανη καί γεμίζει τίς καρδιές τῶν ἀνθρώπων ἀπό τό μυστήριο καί τή χαρά τῆς παρουσίας Του. Ό Χριστός ἔφερε τά Ευαγγέλια τῆς χαρᾶς, ἀνανέωσε τίς ἐλπίδες τοῦ ἀνθρώπου, ώδήγησε τήν ξεπεσμένη καί εἰδωλομανῆ κοινωνία σέ ἄλλους ἱερούς, θεϊκούς κόσμους, οἱ ὁποῖοι διακηρύσσονται ποικιλότροπα διά τῆς Έκκλησίας εἰς τόν κόσμον, εἰς τήν Οἰκουμένην ὅλην.

Τό μυστήριο τῆς σαρχώσεως φανερώνει συνεχῶς χαί κατά τρόπο μοναδικό καί ανεπανάληπτο, τήν θεία άγάπη, ή όποία δέν περιορίστηκε στήν σάρκωση του δευτέρου προσώπου της Αγίας Τριάδος, άλλά όλοκλήρωσε τήν μοναδική αποστολή της μέ τό Πάθος, τόν Σταυρό καί τόν θάνατο, τήν 'Ανάσταση καί τήν είς οὐρανούς ᾿Ανάληψη τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ. Καί σάν συνέχεια τοῦ μυστηρίου τῆς θείας αὐτῆς αποχαλύψεως, είναι ή Πεντηχοστή καί ή ίδουση της Έχχλησίας, ή όποία συνεχίζει νά ύπενθυμίζει χαί αναζωντανεύει στίς συνειδήσεις τοῦ ανθρωπίνου Γένους τά μεγάλα γεγονότα πού καλούμαστε καί φέτος νά έορτάσουμε όλοι οί Χριστιανοί, όλοι οί ἄνθρωποι, όλη ή Δημιουργία γιά τήν όποία ό Χριστός μπηκε στήν ίστορία ἀπαρατήρητος "ώς βρέφος ἀγκαλοφορούμενον", ως "βρέφος κείμενον εν φάτνη διότι οὐκ ἦν τόπος ἐν τῷ καταλύματι", ὅπως χαρακτηριστικά σημειώνει ὁ ίστορικός της Έκκλησίας εὐαγγελιστής Λουκᾶς (κεφ. Β, 7).

Τά Χριστούγεννα μας ύπενθυμίζουν ἀκόμα καί τήν βαθύτερη σχέση Θεοῦ καί ὰνθρώπου, ἡ ὁποία συγχρόνως ἀποτελεῖ τήν κορωνίδα τῶν σχέσεων πού συνδέουν τόν ἄνθρωπο μέ τόν Θεό καί τή δημιουργία, μέσα στήν ὁποία ἡ ἀνθρώπινη οἰκογένεια ζεῖ καί

κινεῖται καί γι' αὐτό καλεῖται νά τήν προστατεύει, νά τήν συντηρεί καί νά τήν άγιάζει εν Χριστώ. Γιατί τελικός σκοπός τοῦ ἔργου τῆς θείας οἰκονομίας εἶναι ὁ άγιασμός τοῦ ἀνθρώπου σάν εἰχόνα τοῦ Θεοῦ τοῦ αοράτου για χάριν τοῦ οποίου τό δεύτερο πρόσωπο τῆς Αγίας Τριάδος εσαρχοφόρησε καί ταπεινώθηκε μέχρι θανάτου. Αὐτήν τήν θεία συγχατάβαση έορτάζουμε χαί φέτος λαμπροφανώς οί Χριστιανοί ανά τήν ύφήλιον καί μαζί μας συνεορτάζουν όλοι οί λαοί τῆς Οίχουμένης γιατί καί αὐτοί ἔμμεσα συμμετέχουν εἰς τό μυστήριο της θείας οἰκονομίας, ὅπως αὐτό αποκαλύφθηκε τή νύχτα των Χριστουγέννων στή Βηθλεέμ τῆς Ιουδαίας. Ὁ ἀπόστολος Παῦλος διαχηρύσσει τήν ύπαρξιαχή αὐτή σχέση μεταξύ τοῦ Χριστοῦ καί τοῦ ἀνθρώπου. Γράφει: "ὅ τέ γάρ ἀγιάζων καί οἱ ἀγιαζόμενοι ἐξ ένός πάντες δι ῆν αἰτίαν οἶκ επαισχύνεται άδελφούς αὐτούς χαλεῖν, λέγων. απαγγελώ τό ὄνομά σου τοῖς αδελφοῖς μου, ἐν μέσω Έχκλησίας ύμνήσω σε" (Έβρ. κεφ. Β΄, 11-12).

Γιά νά εἶναι ὅμως ἡ χαρά τῶν Χριστουγέννων πλήρης, καρποφόρα, συνεχής καί εθεργετική, θά πρέπει νά χρατήσουμε καί νά διαφυλάξουμε τήν ίερή καί αἰώνια αὐτή ὁμολογία καί πίστη. Νά ὁμολογοῦμε, δηλαδή, τόν σαρχοφορημένο Χριστό μέ τήν ζωντανή χαί ενεργούμενη πίστη μας σέ Κείνον. Νά συμμετέχουμε μυστηριαχά εἰς τήν ζωή τῆς Ἐχχλησίας. Ἡ Ἐνορία, ή Κοινότητά μας είναι τό ίερό πεδίο, ή πνευματική κολυμβήθρα καί ή ίερή κιβωτός ὅπου ἀσκοῦμε τήν όμολογία καί τή λατρεία μας εὶς τόν Κύριον ἡμῶν Ίησοῦν Χριστόν. Γι' αὐτό καί ἐπιβάλλεται νά χοινωνούμε ταχτικά τῶν Αχράντων Μυστηρίων, νά ενκλησιαζόμαστε ανελλιπώς καί μετά φόβου Θεού, πίστεως καί ἀγάπης, καί νά ἀγωνιζόμαστε νά ανταποκριθούμε στίς ύποχρεώσεις μας πρός τήν οίχογένεια καί τήν γενικότερη κοινωνία της όποίας εἴμαστε μέλη. Μόνο μέ τήν συνεχη καί ἀδιάκοπη σχέση μας μέ τήν Έχχλησία αποχτούμε ίδιαίτερες έμπειρίες με τίς όποίες γνωρίζουμε βαθύτερα τό μυστήριο τῶν Χριστουγέννων. Βεβαιωνόμαστε ὅτι ὁ Θεός εἶναι μαζί μας, ὅπως ἐρμηνεύεται τό ὄνομα Ἐμμανουήλ πού άναφέρει γιά τόν Χριστό ὁ Προφήτης Ήσαΐας (κεφ. Ζ΄, 14). Ὁ Θεός είναι μαζί μας καί ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν, διακηρύσσουν τά Χριστούγεννα καί μᾶς προσκαλοῦν καί πάλιν νά δοξάσουμε τόν Εὐεργέτη.

Νά ξορτάσουμε, λοιπόν, ίεροπρεπῶς καί νά Τόν παρακαλέσουμε νά παραμένει πάντα μαζί μας, νά μᾶς ξλεεῖ, νά μᾶς θεραπεύει, νά μᾶς συγχωρεῖ καί νά μᾶς ξλευθερώνει ἀπό τήν κακία, τήν τρομοκρατία, τήν πλάνη, τήν πλεονεξία, τόν φόβο, τήν άμαρτία, τήν ύπερηφάνεια καί τήν φιλαυτία. Νά μᾶς ύπενθυμίζει πάντοτε τήν δική Του ταπείνωση, τήν δική Του κένωση καί τήν δική Του φιλανθρωπία. Πυρωμένος ἀπό τό πνεῦμα καί τό κλῖμα τῶν Άγίων τούτων ἡμερῶν τῆς Γεννήσεως ἐν Βηθλεέμ τῆς Ἰουδαίας τοῦ Νοητοῦ Ἡλίου τῆς Δικαιοσύνης Σωτῆρος Χριστοῦ, σᾶς χαιρετίζω ὅλους θερμά καί σᾶς εὕχομαι ὑγεία καί τήν χαρά Αὐτοῦ, τό δέ Νέον Έτος 2005 εἰρηνικό καί εὐλογημένο, καί διατελῶ μετά πολλῆς ἀγάπης καί εὐχῶν.

Χριστούγεννα 2004

\* \* \*

### ΠΑΡΑΜΟΝΗ ΠΡΩΤΟΧΡΟΝΙΑΣ

Προσλαλιά γενομένη ὑπό τοῦ Πρωτοσυγκελλεύοντος Θεοφιλεστάτου Ἐπισκόπου Τροπαίου κ. ᾿Αθανασίου, ἐν τῷ πέρατι τῆς ἐσπερινῆς ἀκολουθίας καί κατά τήν εὐλογίαν τε καί κοπήν τῆς ᾿Αγιοβασιλόπιττας, ἐν τῷ Παρεκκλησίω τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς ᾿Αργιεπισκοπῆς, τῆ γα ΄ Δεκεμβρίου Βγ΄.

Σεβασμιώτατε Πάτερ καί Δέσποτα, Θεοφιλέστατοι "Αγιοι "Αδελφοί, Εὐλαβέστατα Μέλη τοῦ εὐαγοῦς Κλήφου, Έντιμολογιώτατοι "Αρχοντες Όφφικιάλοι τῆς Μεγάλης τοῦ Χοιστοῦ Έχχλησίας, Έντιμολογιώτατε Αρχοντα καί Πρόεδρε των Έλληνορθοδόξων Κοινοτήτων, Έντιμολογιώτατε "Αρχοντα καί Πρόεδρε τοῦ ᾿Αοχιεπισχοπιχοῦ Παρεχχλησίου, ᾿Αξιότιμοι Κύριοι Πρόεδροι καί Μέλη των εὐλογημένων Κοινοτήτων τῆς Ίερᾶς Αρχιεπισχοπής, Έρίτιμοι Κυρίαι Πρόεδροι καί Μέλη των Βοηθητικών 'Αδελφοτήτων, 'Αξιότιμοι Κύριοι Ποόεδοοι καί Μέλη των Σχολικών Έφορειών, Έλλόγιμοι Έκπαιδευτικοί τῶν Όμογενειακῶν Έχπαιδευτηρίων, Λοιποί Κύριοι καί Κυρίαι Πρόεδροι καί Μέλη Εθαγών Ίδουμάτων καί άλλων Όμογενειακών Όργανώσεών τε καί Συλλόγων καί ἔτεροι ἐκλεκτοί Όμογενείς, Ίεροψάλται,

'Αντιπρόσωποι τοῦ τύπου, Περιούσιε καί ἢγαπημένε Λαέ τοῦ Θεοῦ.

"Ίδετε ποταπήν ἀγάπην δέδωκεν ήμιν ὁ πατής ινα τέκνα Θεοῦ κληθώμεν, διά τοῦτο ὁ κόσμος οὐ γινώσκει ήμας, ὅτι οὖκ ἔγνω αὐτόν. Άγαπητοί, νῦν τέκνα Θεοῦ ἔσμεν, καί οὖπω ἔφανερώθη τί ἔσόμεθα οἰδαμεν δέ ὅτι ἔάν φανερωθή, ὅμοιοι αὐτῷ ἔσόμεθα, ὅτι ὀψόμεθα αὐτόν καθώς ἔστι". (Α΄ Ἰωάν. β΄, 1-2)

Διά τῆς χάφιτος τοῦ Τριαδιχοῦ Θεοῦ καί τοῦ επιδαψιλευομένου Θείου ελέους ετερος ενιαυτός τῆς τοῦ Κυρίου Χρηστότητος ῆδη συνεπληρώθη. Ήμεις δ' εμπλεοι αἰσθημάτων εῦγνωμοσύνης πάφεσμεν ῷδε, εν τῷ πανσέπτω τούτω παφεχκλησίω τοῦ 'Αρχιεπισχοπικοῦ οἴχου. Πάφεσμεν, ῖνα δοξολογήσωμεν χαί ὑμνήσωμεν τόν μόνον 'Αληθινόν Θεόν, τόν εν τρισί προσώποις γνωριζόμενον καί ὑμνούμενον ὑπ' 'Αγγέλων καί ἀνθρώπων.

Ό παριππείων ἐνιαυτός, δισχιλιοστός τέταρτος ἀπό τῆς σωτηρίας ἡμῶν, γενόμενος κομιστής κοσμογονικῶν μεταβολῶν καί ἀπροβλέπτων συμβάντων ἐν τῆ ἐφημέρω ζωῆ τῆς ἀνθρωπότητος ἀπέρχεται, ἀφιέμενος μέντοι ὅπισθεν αὐτοῦ πλεῖστα ὅσα γεγονότα, εὕχάριστά τε καί λυπηρά ἀλλά καί ἀναμείξ, ἄπαντα δέ καταγεγραμμένα ἐν τοῖς ἑαυτοῦ δέλτοις.

Ταϋτα πάντα ἀναλύονται ἐν ἔργοις ἀγαθοῖς, ἐν δραστηριότησι φιλανθρωπικαῖς, ἐν τῆ διεξαγωγῆ ἀγώνων ποικίλης ἐκφάνσεως, ἐν τῆ διοργανώσει συνεδρίων γενικοῦ ἐνδιαφέροντος, ἐν ἐπιχειρηματικαῖς ἐπιδόσεσι

καί εν πνευματικαίς κατακτήσεσι καί επιτυχίαις τοῦ άνθρωπίνου πνεύματος.

Εὶ ἡ ορή τῶν γεγονότων ἔληγεν ἐν τοῖς προαναφερθεῖσι, ἡ αἰσιοδοξία ἤθελε βασιλεύσει ἐν τῷ κόσμῳ. Πλήν καθ' ἡμέραν γενόμεθα μάρτυρες τῆς ζωῆς τῆς ἀνθρωπότητος καταναλισκομένης ἐν πολέμοις, ἀντιμετωπίζούσης ποικίλοις κινδύνοις ἐκ τρομοκρατικῶν ἐνεργειῶν, ἐπαπειλουμένης διά φυσικῶν φαινομένων καί ἔτι δέ ὑφισταμένης ἐτέροις ποικίλοις ἔργοις καί πράξεσι, ἄτινα μηκύνουν τόν ἀνά τήν ὑφήλιον ἀνθρωπότητος ταλανισμόν.

Τά μέν θετικά τινα γίνονται πρόξενοι άγαλλιάσεως καί πηγή χαρᾶς καί αἰσιοδοξίας ώσαύτως. Τά δέ ὰρνητικά γεννῶσι λύπην, βυθίζουν εἰς σκεπτικισμόν καί σκορποῦσι ἀπαισιοδοξίαν.

Περαίνων, οὖν, τόν λόγον ἤθελον ἀναφέρει ὅτι κατά τό παρελθόν θέρος ὁ Ὀρθόδοξος λαός καί οἱ Χριστιανοί εὐούτερον έθοηνήσαμεν τόν θάνατον τοῦ ἐν Πατριάρχαις μαχαριστοῦ Πέτρου τοῦ Έβδόμου, ός θάνατος επεσυνέβη τραγικώς καί αποτόμως, προκαλέσας άμα τήν βιαίαν άναχώρησιν αὐτοῦ ἐκ τῆς σκηνῆς τοῦ κόσμου τούτου. Ὁ αείμνηστος Πατριάρχης εν τη διαπτύξει της Πατριαρχίας αὐτοῦ κατά κοινήν ὁμολογίαν ἐκλέισεν τόν πρεσβυγενή της `Αλεξανδρείας Θρόνον. Έν τῷ προαναφερθέντι άτυχήματι έτερα προσφιλή καί διαπρεπή πρόσωπα Ίεραρχῶν καί λοιπῶν κληρικῶν τε καί λαϊκῶν ἐγεύθησαν τό κέντρον τοῦ θανάτου καί μετετέθησαν οὕτω πως ἐκ τῆς έπικήφου ταύτης ζωής, αφέντες τόν χώφον τής στρατευομένης Έχκλησίας δεῖ ἀναφερθεῖναι ὅτι ἔστι καί ἔσεται ἐς ἀεί ὁ Λυτρωτής ἡμῶν καί ἐνανθρωπήσας Κύριος ήμων Ίησοῦς Χριστός.

Τί δύναταί τις ἄρα γε είπειν περί τοῦ ἐπισυμβάντος τραγικοῦ τούτου γεγονότος; "Οθεν, ἐνεοί ἱστάμενοι ἔπαναλαμβάνομεν μετά τοῦ οὐρανοβάμωνος θείου Παύλου: ""Ω βάθος πλούτου καί σοφίας καί γνώσεως Θεοῦ! ὡς ἀνεξερεύνητα τά κρίματα αὐτοῦ καί ἀνεξιχνίαστοι αἱ ὁδοἱ αὐτοῦ! τίς γάρ ἔγνω νοῦν Κυρίου; ἤ τίς σύμβουλος αὐτοῦ ἐγένετο; ἤ τίς προέδωκεν αὐτῷ, καί ἀνταποδοθήσεται αὐτῷ; ὅτι ἐξ αὐτοῦ καί δι' αὐτοῦ καί εἰς αὐτόν τά πάντα". (Ρωμ. ια΄ 33-55)

Ή `Αλεξανδοινή `Εχκλησία μέντοι ἀνασκουμπωθεῖσα ἐπαρηγορήθη καί πρισυλλέξασα τάς ἐαυτῆς δυνάμεις ἀνέδειξεν ἄμα νέον προκαθήμενον, ἐν τῷ σεπτῷ προσώπῳ τοῦ ἐκ τῆς μεγαλονήσου τῆς Κρήτης τήν καταγωγήν ἔλκοντος Θειοτάτου Μακαριωτάτου Πάπα καί Πατριάρχη Κυρίου Θεοδώρου.

Άχολουθών οὖν τήν ἐκφοράν τοῦ λόγου, περιχαρής ἀναμέλπω εὖχαριστήριον αἶνον, παννύχιον δοξολογίαν προσάγω και θερμουργόν προσευχήν ἀπευθύνω τῷ Θεῷ και Πατρί, τῷ ἐνανθρωπήσαντι Υίῷ και Λόγω και Πνεύματι τῷ τελεταρχικῷ, τοῦτ' ἔστιν τοῖς τρισί τῆς Ζωαρχικῆς Τριάδος προσώποις, ἄτινα καίτοιεἰσι τρία, συνυπάρχουσιν ἄμα εἰς ἔν, ἐν μιῷ Θεότητι και εἰσι τῆς αὐτῆς ἀμεθέκτου οὐσίας, ἐκδηλούμενα μέντοι ἔκαστον ἐν ταῖς θείαις ἑαυτῷν ἐνεργείας.

Έπει οὖν ὁ Τριαδικός Θεός κατηξίωσεν ήμᾶς εἰσελθεῖν ἐν τῷ Νέω Ἐνιαυτῷ τῆς τοῦ Κυρίου χρηστότητος, τόν

δισχλιοστόν πέμπτον ἀπό τῆς Ἐπιφανείας τοῦ Δευτέρου προσώπου τῆς Ἡγίας Τριάδος, καλούμεθα νῦν πληρῶσαι τά λεπτά, τάς ὥρας, τάς ἡμέρας, τάς ἐβδομάδας καί τούς μῆνας αὐτοῦ ἐκδιπλουμένου καί ἐνώπιον ἡμῶν κειμένου φερέλπιδος καί ὑπισχνουμένου ἡμῖν παντοῖα καί πολλά, ἐν ἔργοις, ἐν ἔργοις μέντοι καλοῖς, ἀγαθοῖς τε καί σωτηρίοις.

Ό ἀπερχόμενος ἐνιαυτός ὑπῆρξεν διά τήν ήμετέραν Αρχιεπισχοπήν καί διά τήν Έλληνορθόδοξον Όμογένειαν ήμῶν καί γενικότερον εἰπεῖν εὐδόκιμος καί κομιστής πλείστων ὅσων δώρων καί μεταβολῶν ώσαὑτος. Έχόμεθα δι' ἐλπίδος ὅτι ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ διαφυλάττει τήν ήμετέραν Έκκλησίαν ἐν τῷ κόσμω τοὑτῳ, ὅστις κόσμος συνωδά τῷ Ἰωάννη τῷ Εὐαγγελιστῆ καί Θεολόγω "ὅλος ἐν τῷ πονηρῷ κεῖται". Έπιπροσθέτως τῶν ποιμαντικῶν ἀναγκῶν τοῦ λαοῦ καί καλλιεργείας τῆς παροικιακῆς παιδείας αὐτοῦ.

`Ατενίζοντες νῦν τήν Μεγάλην Πατρίδα όρωμεν ὄντα καί καταξιούμενον ἐν ταῖς συνειδήσεσι καί τοῖς όφθαλμοῖς τῶν ὑπολοίπων συμμετεχόντων χωρῶν καί εὐρύτερον, σεμνυνόμενον δέ διά τήν διεξαγωγήν καί εξαισίαν ἐπιτυχίαν μεθ' ἦς οί `Ολυμπιακοί `Αγῶνες ἐπραγματώθησαν ἐν τῇ κοιτίδι ἐν ῇ ἐγεννήθησαν, ἤτοι ἐν Ἑλλάδι.

Σημειωτέον δ' ὅτι ἡ Όμογένεια ἡμῶν οὐχ ὑστέρησεν ἐν τῆ διοργανώσει τοπικῶν ἐκδλώσεων, ἵνα ἔξάρη καί βιώση τό γεγονός. Διά δέ τῆς ἀποστολῆς ἐθελοντῶν, οῖ ὑπηρέτησαν τῆ πατρίδι φιλοτίμως καί ἐπαξίως κατά τήν διάρκειαν τῶν ἀγώνων, ἡ Όμογένεια συμμετέσχεν ἐνεργῶς. Ἐπιπροσθέτως δέ οὖκ ὁλίγον ἀνῆλθε τό ἐθνικόν φρόνημα τοῦ φιλοθέου λαοῦ ἡμῶν, ἐντός καί ἐκτός τῆς γαίας αὐτοῦ, μετά τήν νίκην, ῆν οἱ ποδοσφαιροῦντες νεανίες αὐτοῦ κατήγαγον ἐν Εὐρώπη.

Μεταφοόμενοι δέ νοεφως τἢ ίδιαιτέρα πατρίδι Κύπρω θεώμεθα τόν λαόν αὐτῆς πανηγυρίζοντα μέν τήν επιτευχθεῖσαν αὐτῆς εἴσοδον εν τἢ Εὐρωπαϊκἢ Οἰκογενεία μεθ' επέρων εννέα χωρων, πλήν δέ διαβεβαιοῦμν ὅτι ὁ λαός σύννους ἀναμένει τήν εν συνεχεία ἔκβασιν καί πορείαν. Ἡμεῖς δέ, τά τῆς ἀποδημίας τέκνα, συμπανηγυρίζουμεν μετ' αὐτοῦ καί προσευχόμενοι προσδοκώμεν τά βέλτιστα.

Έν τῷ οἴχω τῶν Θυατείρων ἐπραγματώθησαν εὐάριθμοι τιμητικαί ἐκδηλώσεις, περιλαμβάνουσαι δεξιώσεις και φιλοξενίας. Έν τοῖς πλαισίοις ταύτοις ἡ Ίερά 'Αρχιεπισχοπή προσέφερε φιλοξενίαν τῆ Αὐτοῦ Χάριτι τῷ 'Αγγλικανῷ 'Αρχιεπισχόπω Κυρίω Rowan Williams μετά τῆς συμβίας αὐτοῦ, ἔτι δέ και τῷ 'Αγγγλικανῷ 'Επισχόπω Ντόβερ (Dover) Κυρίω Stephen Venner μετά τῆς ἀνδρίδος αὐτοῦ, ἀμφοτέρας τάς φιλοξενίας ταύτας κατά μῆνα 'Απρίλιον. 'Επιπροσθέτως, δέ ἡ 'Αρχιεπισχοπή ἐδεξιώσατο τόν Πρόεδρον τῆς Βρετανικῆς Βουλῆς κύριον Μιχαήλ Μαρτῖνον (Michael Martin) κατά μῆνα Νοέμβριον. 'Αρτίαν σ' ἔτι φιλοξενίαν ἐπεδαφίλευσεν ώσαύτως τω Μακαριωτάτω 'Αρμενίω Πατριάρχη Καθολικῷ Κarekin II, κατά μῆνα Ἰούνιον.

Προσέτι δ' εδεξιώθη φιλοφρόνως τούς 'Αρχηγούς τῶν Χριστιανιχῶν 'Ομολογιῶν, οὕς ἡ 'Υμετέρα Σεβασμιότης προσεφώνησε καί ἐνημέρωσε διά τά καθ' ἡμᾶς καταλλήλως. Παραλλήλως φιλοξενία προσεφέρθη πρός τὴν ἀπερχομένην "Υπατον 'Αρμιοστήν τῆς Κύπρου καν Μύρναν Κλεόπα, ῆτις, κατά τό διάστημα τῆς ἐντεῦθα θητείας αὐτῆς, ὑπῆρξεν εὐσυνείδητως, αξία καί ἐπιτυχημένη. 'Η Κυπριακή Δημοκρατία εἰς διαδοχήν αὐτῆς ἀπέστειλεν τόν αξιον Διπλωμάτην καί νῦν "Υπατον 'Αρμιοστήν τῆς Κύπρου ἐν Λονδίνω κύριον Πέτρον Εὐτυχίου.

Κατά τό διατρέξαν έτος ένεχαινίσθησαν οί ναοί τοῦ Αγίου Γεωργίου εν τῆ πόλει τοῦ Kingston καί τῶν Αγίων Παντελεήμονος καί Θεοδώρου εν τῆ πόλει τοῦ Eastbourne.

Ή Έλληνορθόδοξος Κοινότης Αγίας Τοιάδος Όξφόρδης διά κοινής προσπαθείας τῶν μελῶν καί τοῦ Έπισκόπου αὐτής Θεοφιλεστάτου κυρίου Καλλίστου έκτήσατο ἰδιόκτητον κατοικίαν διά τόν αὐτής ἐφημέριον. Η δέ Έλληνορθόδοξος Κοινότης Αγίων Αντωνίου καί Τιμίου Προδρόμου μεταφυτευθεῖσα ἐκ τῆς περιοχής τοῦ Caledonian ἐγκατεστάθη εἰς ἰδιόκτητον χῶρον λατρείας πλησίον τῆς όδοῦ τῶν ἔπτά ἀδελφῶν.

Ό κλήφος τής Ίερᾶς Αρχιεπισκοπής εγνώρισε ελάττωσιν τοῦ δυναμικοῦ αὐτοῦ διά τοῦ θανάτου τῶν ἀειμινήστων πρεσβυτέρων Χρυσοστόμου Γεωργίου καί Στεφάνου Κλαΐδη. Έτι δέ εσημειώθησαν κενά τινα διά τής συνταξιοδοτήσεως, ἀποχωρήσεως καί επαναπατρισμοῦ εκ τοῦ κλίματος τής Ίερᾶς Αρχιεπισκοπής, τοῦ εκ τῶν ἀρχαιοτέρων εν ενεργεία πρεσβυτέρων αὐτής Πρωτοπρεσβυτέρου Σωτηρίου Παναγιωτοπούλου καί έτέρων τινῶν κληρικῶν ἀποχωρησάντων οἰκεία βουλήσει, διά τής κανονικής όδοῦ μέντοι καί επανακαμψάντων εν ταῖς ίδιαιτέραις αὐτῶν πατρίσι.

Χειφοτονίαι ενταύθα καί αποσπάσεις κληφικών γενόμεναι εξ άλλων Μητφοπόλεων εκάλυψάν πως τάς ύπαρχούσας ανάγκας. Ή αποφοίτησις δε εκ των Θεολογικών ήμων Σχολών, νέων ανηκόντων τὴ Έκκλησία των Θυατείρων, γεννά τήν ελπίδα δι' επικειμένην μακροπρόθεσμον κάλυψιν των ποιμαντικών αναγκών των ενοφιών καί κοινοτήτων τὴς Άρχιεπισκοπης. Ή βεβαία δε συμπαράστασις των συνεπισκόπων πρός τήν κατεύθυνσιν ταύτην, θέλει προετοιμάσει καταλλήλως τήν διάδοχον γενεάν καί κατάστασιν.

Ό Σύνδεσμος τῶν Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων κατά μῆνα Ἰούνιον ἐπραγματώσατο τήν καθιερωθεῖσαν ἑορτήν ᾿Αποστόλου Βαρνάβα μετά τῆς Ἡμέρας Κύπρου. Ὁς δὲ ἔθος ἐστί, ἑώρτασε καί κατά τό ἀπερχόμενον ἔτος λαμπρῶς τήν ὲθνικήν ἐπέτειον τῆς 28ης Ὀκτωβρίου 1940, δι᾽ ἐκδηλώσεως ἐχούσης παμπαροικιακήν ἐμβέλειαν. Κατά τήν ἐκδήλωσιν ὁ γλαφυρός ὁμιλητής καί ἰκανώτατος διπλωμάτης, ὡς προσφυῶς ἐλέχθη, ὁ ἔξοχώτατος Πρέσβυς τῆς Μητρός Πατρίδος κύριος ᾿Αναστάσιος Σκοπελίτης ἐξεφώνησε κατάλληλον πανηγυρικόν λόγον.

Ο Σύνδεσμος, εν τῷ πλαισίω τῶν δραστηριοτήτων

αὐτοῦ, δικαίως ἐτοιμάζει ἐκδηλώσεις ἑορτασμοῦ τοῦ χρυσοῦ ἰωβηλαίου τῆς Ύμετέρας ἱερωσύνης, Σεβασμιώτατε. Τοῦτο ἀποτελεῖ ἔκφρασιν ὀφειλομένου σεβασμοῦ καί περισσῆς ἀγάπης τῶν πνευματικῶν τέκνων πρός τόν ἑαυτῶν Ποιμενάρχην καί πνευματικόν πατέρα καί προσφοράν ἀντιπελαργισμοῦ ὡσαύτως διά τήν ἀδιάπτωτον στοργήν καί πυκνήν συγκατάβασιν τῆς Ύμετέρας Σεπτῆς Σεβασμιότητος πρός πάντας ἡμᾶς.

Ή Μήτης Έχκλησία, τό Οὶκουμενικόν ἡμῶν Πατριαρχεῖον, ἐπιβλέψαν μετ' ἐμπιστοσύνης ἐπί τήν Ύμετέραν Σεβασμιότητα κατέστησεν αὐτήν μεθ' ἔτέρων ἐπαρχιούχων ᾿Αρχιερέων, διακονούντων ἐν τῆ διασπορᾳ, μέλος τῆς Πατριαρχικῆς Συνόδου ἀπό τοῦ παρελθόντος Μαρτίου. Δύναμαι εἰπεῖν ὅτι συνεχίζετε διακονῶν καί ἐν τῆ ἐπάλξει ταύτη "ὅση Ύμιν δύναμις". Προσφάτως δέ τό Σεπτόν ἡμῶν Κέντρον ἀπέστειλεν Ύμᾶς, Σεβασμιώτατε, ἐπί κεφαλῆς τῆς ᾿Αντιπροσωπείας τῆς ἐκπροσωπησάσης τό Οἰκουμενικόν ἡμῶν Πατριαρχεῖον ἐν τοῖς ἑορτασμοῖς τοῖς πραγματωθεῖσι ἐν τῆ αὐτοκεφάλω 'Όρθοδόξω 'Εκκλησία τῆς Γεωργίας.

Έσχάτως δέ μετέβητε ώς μέλος τῆς Τιμίας Πατριαρχικῆς Συνοδείας τῆς Α.Θ. Παναγιότητος, τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου, τοῦ Αὐθέντου καί Δεσπότου ἡμῶν, Κυρίου Κυρίου Βαρθολομαίου, ἐν Ρώμη. Κατά τήν ἱστορικήν ταύτην ἐπίσκεψιν ἐγένετο ἡ ἐπιστροφή καί παράδοσις μέρους τῶν τιμίων λειψάνων τῶν ἐν 'Αγίοις Πατέρων ἡμῶν Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου καί Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου ἄ παραλειφθέντα διεκομίσθησαν καί πανευλαβῶς ἐναπετέθησαν ἐν Κωνσταντινουπόλει.

Αἱ καθιερωθεῖσαι περιφερειακαί συνάξεις κληρικῶν, λαϊκῶν ἀρχόντων καί ἐκπαιδευτικῶν τῶν ἡμετέρων κοινοτήτων κατά περιοχάς ἐσυνχίσθησαν καί ὡλοκληρώθησαν καθ ὅλην τήν διάρκειαν τοῦ ἀπερχομένου ἔτους.

Ή προσφάτως ἐπισυμβάσασα τραγωδία ἐν τῆ Νοτιοανατολικὴ ᾿Ασία, ἐγένετο πρόξενος θανάτου μεγάλου ἀριθμοῦ χιλιάδων συνανθρώπων ἡμῶν. Ἡ τραγική αὕτη σελίς τῆς ἀνθοωπίνης ἱστορίας, ὡς εἰκός,

συνετάραξε τάς συνειδήσεις τῶν λαῶν τῆς γῆς καί εὐαισθητοποίησε τάς κυβερνήσεις πλείστων ὅσων χωρῶν, ἵνα ἐκφράσωσι τήν ἑαυτῶν συμπάθειαν διά τῆς ἀποστολῆς ποικίλης βοηθείας καί συμπαρασταθῶσι διά παντοίων τρόπων τοίς πάσχουσι καί ὀδυνωμένοις.

Αἱ συνεδρίαι τῶν διαφόρων σωμάτων ἄτινα τελοῦσι ὑπό τἡν ἐποπτείαν τῆς Ἱερᾶς

'Αρχιεπισχοπής καί των Κοινοτήτων αὐτής λειτουργούσι ἀενάως καί ἀποδίδουσι τούς καρπούς αὐτων.

Αἱ ἄτυποι συναντήσεις τοῦ Ἱεροῦ Κλήρου τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς, ἱδιαίτερα τοῦ ἐν Λονδίνω παροικοῦντος, παρέσχον εὐκαιρίαν συνεστιάσεως, ἀνταλλαγῆς ἀπόψεων, συναντήσεις δι᾽ ἀλληλοενημέρωσιν καὶ ἀναζωπυρώσεως τοῦ ζήλου ἐκάστου. Λίαν ἐπιτυχής ὑπῆρξεν ὄντως ἡ ἐτησία Σύναξις τοῦ Ἱεροῦ Κλήρου τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς, ἥτις ἐγένετο ἐν Σκωτία κατά τήν Διακαινήσιμον ἐβδομάδα.

Ή πρόσφατος συνάντησις τοῦ 'Αρχιεπισκόπου μετά τῆς ἐξοχωτάτης Ύπουργοῦ Παιδείας και Θρησκευμάτων τῆς 'Ελλάδος κας Μαριέττας Κουτσίκου-Γιαννάκου, διαδηλοῖ τό ἀμείωτον ἀνδιεφέρον τῆς 'Εκκλησίας διά τά πράγματα τῆς παιδείας τῆς 'Ομογενείας.

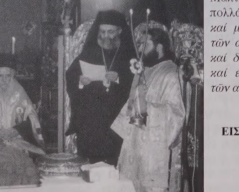
Καθίσταται τοῖς πᾶσι γνωστόν ὅτι τά προβλήματα ἄτινα ἡ σύγχρονος ᾿Αγγλικανική Ἐκκλησία ὁσήμεραι βιοῖ, δημιουργοῦσιν ἐν αὐτῆ ποικίλους κραδασμούς καί δονήσεις καί προκαλοῦσιν ἡμᾶς, ἴνα προσφέρομεν καλήν μαρτυρίαν καί ἐν ταυτῷ στήριξιν καί βακτηρίαν ἐξόδου αὐτῆς ἐξ αὐτῷν.

"Εκ των μέχρι τουδε είρημένων" καθίσταται δήλον ότι ή Έκκλησία καθ' έκάστην ήμέραν "κοπια καί νήθει" διά τήν σωτηρίαν τοῦ έμπεπιστευμένου καί λογικοῦ αὐτῆ ποιμνίου.

Σεβασμιώτατε Πάτερ καί Δέσποτα,

Κατακλείων τόν παρόντα λόγον δράττομαι της εὐκαιρίας ἵνα διερμηνεύσω τά θερμάς εὐκαριστίας, τήν βαθεῖαν εὐγνωμοσύνην καί τήν ἐκτενη ἀγάπην κλήρου τε καί λαοῦ, διά τήν πρόθυμον ἀνταπόκρισιν, λιπαρᾶν φροντίδα, διηνεκη μέριμναν καί ἀνύστακτον προσφορᾶν Ύμῶν πρός πασαν κατεύθυνσιν. Δέομαι, οὖν τοῦ Κυρίου τῶν ὅλων, ὅπως διαφυλάττη τήν Ύμετέραν πεφιλημένην, πολυσέβαστον καί πολιάν Σεβασμιότητα ἐν ὑγιεία σταθηρᾶ κατ' ἄμφω.. Κύριος ὁ Θεός δωη Σοί δύναμιν ἐξ ὕψους ἀκατάβλητον, ἵνα ἀκμαῖος καί θαλερός συνεκίζης οἰακοστροφῶν τήν Ἑκκλησίαν τῶν Θυατείρων, τήν μεταφυτευθεῖσων καί οὖσαν ἐν ταῖς Βρετανικαῖς νήσοις

καί καλύπτουσαν ἄμα τήν Ἰολανδίαν καί Μάλταν, ἐπί ἔτη πολλά. Τῷ ᾿Αθανάτω καί μόνω Παμβασιλεῖ τῶν αἰώνων εἴη αἴνος καί δόξα νῦν καί ἀεἴ καί εἰς τούς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν!.



ἄτινα τελοῦσι ὑπό τήν Ὁ Σεβ. Άρχιεπίσκοπος, ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Τροπαίου κ. Άθανάσιος, ὁ π. Θεοφάνης ἐποπτείαν τῆς Ἱροῆς καὶ ὁ δ. Βασίλειος κατά τήν κοπή τῆς Βασιλόπιτας.

ΕΙΣ ΠΟΛΛΑ ΕΤΗ ΔΕΣΠΟΤΑ

### ΠΡΟΣΦΩΝΗΣΙΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ Χ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΤΕΛΕΤΗΝ ΤΩΝ ΕΓΚΑΙΝΙΩΝ ΤΟΥ ΙΕΡΟΥ ΝΑΟΥ ΑΓΙΑΣ ΤΡΙΑΔΟΣ ΤΙΦΛΙΔΟΣ ΓΕΩΡΓΙΑΣ

(ΤΙΦΛΙΔΑ, 23 ΝΟΕΜΒΡΙΟΥ 2004)

\* \* \*

Μαχαριώτατε Καθολιχέ Πατριάρχα κ. Ἡλία, Σεβασμιώτατοι "Αγιοι `Αδελφοί,

Έξοχώτατε κ. Πρόεδρε καί

λοιποί άδελφοί εν Κυρίω.

Μετά πολλής καί ίδιαιτέρας χαράς μεταφέρομεν τόν άδελφικόν χαιρετισμόν τοῦ Παναγιωτάτου Οἰχουμενιχοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου, τόν όποιον έχομεν τήν τιμήν καί τό προνόμιον νά έκπροσωπώμεν σήμερον κατά τήν εὖσημον ταύτην στιγμήν διά τῆς παρουσίας ἡμῶν, ῆτοι τοῦ Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Πριγκηποννήσων κ. Ίακώβου, τοῦ Κωδικογράφου τῆς Μεγάλης τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίας Γερολογιωτάτου Διακόνου Μαξίμου Βγενοπούλου καί τοῦ όμιλοῦντος, καί συμμετέχωμεν είς τό Μυστήριον τῆς Θείας Ευχαριστίας, τήν όποίαν ἐτελέσαμεν εἰς τόν Πάνσεπτον τοῦτον Ἱερόν Ναόν τόν ἀφιερωμένον εἰς τόν ἐν Τριάδι Ἅγιον Θεόν, εθχαριστούντες Αθτόν διά τήν αγάπην καί τό απειρον Αὐτοῦ ἔλεος πρός τήν Ἐχχλησίαν Του καί δή τήν Αγιωτάτην Αποστολικήν Έκκλησίαν τῆς Γεωργίας.

Έκφράζομεν ώσαύτως τήν χαράν μας διά τήν επίσκεψιν ταύτην, ήτις είναι καί ή πρώτη είς τήν ίστορικήν χώραν σας, ή δποία ἐδέχθη τόν Χριστιανισμόν ἀπό τούς ἀποστολικούς χρόνους, εδόξασαν δέ μέ τήν διακονίαν, τό μαρτύριον καί τήν προσευχήν καί τήν λατρείαν τους μυριάδες Χριστιανοί, Έπίσκοποι, Ίερεῖς, Διάκονοι, Πατέρες καί Διδάσκαλοι, μοναχοί καί μοναχές κατά τήν μακραίωνα ίστορικήν της πορείαν, Καί μέ τήν χάριν τῆς Παναγίας Τριάδος διαφυλάχθηκε μέχρι σήμερα ή "Οοθόδοξη Χριστιανοσύνη καί δ εὐσεβής λαός τῆς χώρας σας, οί "Αρχοντες καί ὁ ἱερός Κλῆρος μέ Ἐπικεφαλῆς τήν Ύμετέραν Σεπτήν Μακαριότητα πού σήμερα πηδαλιουχείτε τήν 'Αποστολική 'Εκκλησία της Γεωργίας. Ή Α.Θ. Παναγιότης ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης τρέφει ίδιαιτέραν άγάπην καί βαθεῖαν ἐκτίμησιν πρός τό πρόσωπό σας γιά τήν διακονία σας καί τό ύψηλό φρόνημα της Όρθοδόξου πίστεως, τήν όποία διδάσκετε εἰς τόν φιλόθεον λαόν σας καί συνεχίζετε νά συνεργάζεστε στενά μετά της Μητρός Έκκλησίας τῆς ΚΠόλεως διά τήν ἀσφάλειαν καί εἰρήνην τοῦ κόσμου καί τήν εὐστάθειαν τῶν Αγίων τοῦ Θεοῦ Έκκλησιῶν καί τήν ενότητα τῆς Χριστιανωσύνης καί τήν πρόοδον τῆς 'Ανθρωπότητος.

Εἴμαστε σήμερα κοινωνοί καί συμμέτοχοι τῆς χαρᾶς τῶν Ἐγκαινίων τοῦ Πανσέπτου Ναοῦ τῆς Ἁγίας Τριάδος καί "ἐνί στόματι καί μιᾶ καρδία" προσφέρομεν τήν ἀναίμακτον θείαν λατρείαν ἐπί τῷ ὀνόματι τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ εἰς δόξαν τοῦ ὁποίου ἀνοικοδομήθη καί ἐφιερώθη καί σήμερα ἐγκαινιάζεται κατά τήν 'Ορθόδοξον Παράδοσιν τοῦτος ὁ Πάνσεπτος Ναός.

`Από βάθους καρδίας προσευχόμεθα καί παρακαλούμεν ὅπως ὁ ἐν Τριάδι Θεός κατοικεῖ εἰς τόν Πάνσεμνον αὐτόν Ναόν εἰς αἰῶνα αἰῶνος διά νά άγιάζει, νά παρηγορεῖ, νά ἐνισχύει καί νά φωτίζει τούς εἰσερχομένους καί ἔξερχομένους καί ὅλους ἐκείνους οἱ ὁποῖοι θά καταφεύγουν εἰς αὐτόν διά τόν άγιασμόν τήν κάθαρσιν καί τήν ὑγείαν καί τήν σωτηρίαν τῆς ψυχῆς αὐτῶν.

Ο όμιλων ποιμαίνει ἀπό μέφους τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου τῆς ΚΠόλεως τήν βιβλικήν Ἐπαρχίαν των Θυατείρων, ἡ όποία κατοικοεδρεύει εἰς τό Ἡνωμένον Βασίλειον μέ ἔδραν τό Λονδίνον, γι' αὐτό καί μεταφέρομεν ἐπίσης ἐγκαρδιους χαιρετισμούς καί ἀπό μέρους των Ὁρθοδόξων Χριστιανών οί όποῖοι διαμένουν - εἶναι ἐγκατεστημένοι εἰς τήν Μεγάλην Βρετανίαν μεταξύ δέ αὐτων συγκαταλέγονται ἐπίσης καί Ὁρθόδοξοι Χριστιανοί ἀπό τήν Γεωργίαν.

Πρός ὅλους δέ τούς Ὁςθοδόξους Χριστιανούς, οἱ ὁποῖοι διαβιοῦν εἰς τό Ἡνωμένον Βασίλειον, τήν Ἰρλανδίαν καί τήν Μάλταν, ὅπου ἐπεκτείνεται ἡ δικαιοδοσία τῆς Ἁρχιεπισκοπῆς Θυατείρων, οἱ Κληρικοί μας προσφέρουν τάς ὑπηρεσίας των καί κατά δύναμιν τούς βοηθοῦν εἰς τήν ἄσκησιν τῶν θρησκευτικῶν τους καθηκόντων ἐν τῆ ξένη. Καί ἔτσι συμπληρώνουν κατ ἄνθρωπον τά κενά πού δημιουργοῦνται εἰς τούς ἀνθρώπους ἐκείνους, οἵτινες ἐγκαταλείπουν τήν πατρίδα των πρός εὕρεσιν καλυτέρας τύχης σέ ξένους κι ἀγνώστους τόπους.

Έπανερχόμενος είς τά Έγκαίνια καί είς τήν αφιέρωσιν τοῦ νεοχτίστου τούτου ίεροῦ Τεμένους εἰς τό ονομα τῆς Αγίας καί ζωοποιοῦ καί ἀδιαιρέτου Τριάδος, δοξάζομεν καί ανυμνούμεν τόν εν Τριάδι Θεόν διά τήν πρόνοιαν καί προστασίαν τοῦ λαοῦ τούτης τῆς εὐλογημένης χώρας, ή ὁποία διήνυσεν εἴχοσι αἰῶνας άδιάκοπης Χριστιανικής 'Ορθόδοξης παρουσίας, μαρτυρίας καί προσφοράς πρός τόν λαόν αὐτῆς καί πρός αἰωνίαν δόξαν τοῦ Τριαδιχοῦ Θεοῦ, ὁ ὁποῖος ἐν χρόνω "ἐπ' ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν τούτων, ἐξαπέστειλε τόν υίόν αὐτοῦ γενόμενον ἐκ γυναικός, γενόμενον ὑπό νόμον, ἵνα τούς ύπό νόμον έξαγοράση, ΐνα τήν υίοθεσίαν άπολάβωμεν" κατά τόν θεῖον Παῦλον (Γαλάτας κεφ. Δ, 5). Καί κατά τήν διαρρεύσασαν δισχιλιετίαν, ή 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία τῆς Γεωργίας ἀνέδειξε πατέρας καί διδασκάλους καί μάρτυρας καί άγίους, οί όποῖοι μεσιτεύουν στό Θρόνο τοῦ Τριαδιχοῦ Θεοῦ διά τήν πρόοδον καί τήν κατά Θεόν εὐτυχίαν τοῦ λαοῦ τῆς χώρας σας. Καί οί Προπάτορες Ύμων σας ἐμνπέουν καί σας ἐνθαρρύνουν νά συνεχίζετε απτόητοι καί ἐλπιδοφόροι, Μαχαριώτατε καί άγαπητέ "Αγιε άδελφέ καί λοιποί Κληρικοί καί "Αρχοντες καί λαός, τήν ωραίαν καί ύψηλή διαχονία σας έν τη χώρα ήμῶν.

Αὐτήν τήν αἰωνίαν καί σωτηριώδη υἱοθεσίαν διακηρύσσει ή Ἐκκλησία τά τελευταῖα δυό χιλιάδες χρόνια ἀπό τήν ἐπί γῆς παρουσίαν τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ "ὄν ἔθηκε κληρονόμον πάντων, δι' οὖ καί τούς αἰῶνας ἐποίησεν" (Ἐβραίους κεφ. Α, 2). Διά τοῦτο δέν πρέπει νά ἀπογοητεύεστε οὕτε νά ὑποστέλλετε τήν σημαίαν τῆς πίστεως καί τῆς ἐλπίδος εἰς τόν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν, δ ὁποῖος ἐσαρχοφόρησε καί συνανεστράφη μετά τοῦ ἀνθρωπίνου Γένους καί αὐτές

τίς ἡμέρες οἱ Χριστιανοί καί μαζί μας ὅλος ὁ κόσμος έτοιμάζεται νά ἑορτάσει τήν Γέννησιν Του. Ὅπως πολύ εὕστοχα ὁ Εὐαγγελιστής μᾶς ὑπενθυμίζει: "καί εἶπεν αὐτοῖς ὁ ἄγγελος· μή φοβεῖσθε· ἰδού γάρ εὐαγγελίζομαι ὑμῖν χαράν μεγάλην, ἥτις ἔσται παντί τῷ λαῷ, ὅτι ἐτέχθη ὑμῖν σήμερον σωτήρ, ὅς ἐστι Χριστός Κύριος, ἐν πόλει Δαιἴδ" (Λουκᾶς κεφ. Β, 10-11).

Δικαιολογημένα οί Όρθόδοξοι Χριστιανοί ίδιαιτέρως τονίζομεν τήν Τριαδικότητα τοῦ Θεοῦ καὶ εἰς τήν λατρείαν καὶ εἰς τήν προσευχήν καὶ εἰς τήν καθόλου ζωήν μας. Ἡ καθημερινή προσευχή μας ἀρχίζει "εἰς τὸ ὅνομα τοῦ Πατρός καὶ τοῦ Υίοῦ καὶ τοῦ 'Αγίου Πνεύματος". Ἡ θεία Λειτουργία ἀρχίζει μέ τόν Τριαδικόν "Υμνον: "Εὐλογημένη ἡ βασιλεία τοῦ Πατρός καὶ τοῦ Υίοῦ καὶ τοῦ 'Αγίου Πνεύματος, νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τούς αἰῶνας τῶν αἰώνων".

Ή εὐσέβειά μας ἐκφράζεται κατά τρόπον Τριαδικόν μέ τό σημεῖον τοῦ Σταυροῦ τρεῖς φορές, εἰς δέ τήν τέλεσιν τῶν Ἱερῶν Μυστηρίων καί Τελετῶν μας διακηρύσσομεν κατά τρόπον τρισσόν τάς λειτουργικάς μας πράξεις καί προσευχάς γιά νά ὑπογραμμίσουμε τήν πίστιν μας εἰς τήν Παναγία Τριάδα, ἡ ὁποία ἀποκαλύφθηκε στόν κόσμον πρῶτα συμβολικά καί "ἐν ἐσόπτρω" καί μέ τήν ἐνανθρώπηση τοῦ Θεανθρώπου Χριστοῦ ἐγνωρίσαμεν τήν Παναγίαν Τριάδα καί τήν δοξολογοῦμεν ὅπως χαρακτηριστικά διατυπώνει καί ὁ λειτουργικός ὕμνος: "Εἴδομεν τό φῶς τό ἀληθινόν, ἐλάβομεν Πνεῦμα ἐπουράνιον, εὕρομεν πίστιν ὰληθῆ, ἀδιαίρετον Τριάδα προσκυνοῦντες· αὕτη γάρ ἡμᾶς ἔσωσεν" (Θ. Λειτουργία Ἰωάννου Χρυσοστόμου).

Γι' αὐτόν τόν λόγον ἀπό τούς ἀποστολικούς χρόνους μέχρι σήμερα ή θεολογούσα Έκκλησία άγωνίζεται νά διαφυλάξει τήν διδασχαλίαν της Τριαδικότητος τοῦ Θεοῦ. Οἱ Πατέρες τῆς Α΄ καί Β΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου στό Σύμβολον τῆς πίστεως διετύπωσαν τήν πίστιν μας είς τόν Τριαδικόν Θεόν ὅταν διεκήρυξαν "Πιστεύω είς έναν Θεόν, Πατέρα, Παντοχράτορα, Ποιητήν οὐρανοῦ καί γῆς. Καί εἰς ἕναν Κύριον Ἰησοῦν Χριστόν τόν Υίόν τοῦ Θεοῦ, τόν ἐκ τοῦ Πατρός γεννηθέντα, πρό πάντων τῶν αἰώνων. Καί εἰς τό Πνεῦμα τό "Αγιον, τό Κύριον, τό ζωοποιόν, τό ἐκ τοῦ Πατρός ἐκπορευόμενον, τό σύν Πατρί  $Yi\bar{\omega}$ καί συμπροσχυνούμενον συνδοξαζόμενον, τό λαλῆσαν διά τῶν προφητῶν". Πολύ δέ εὔστοχα καί ἐμπευσμένα οἱ ὑμνωδοί τῆς Ἐκκλησίας έχουν γράψει ἀμέτρητους ὕμνους εἰς τόν Τριαδικόν Θεόν τονίζοντες κατ' αὐτόν τόν τρόπον τήν πίστιν τῆς Μίας, Αγίας, Καθολικής καί Αποστολικής Έκκλησίας είς τήν Παναγίαν Τριάδα. Ἐπί δέ τῶν ἡμερῶν μας, ίδιαίτερα, διαπρεπεῖς Θεολόγοι καί τῆς 'Ανατολῆς καί τῆς Δύσεως ἔχουν συγγράψει σπουδαῖες θεολογικές μελέτες μέ τίς όποῖες θεολογοῦν περί τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ καί προσπαθοῦν νά ἀπαντήσουν στά σύγχρονα προβλήματα τῆς Ἐχχλησίας ὅπως εἶναι ἡ ἐνότητα αὐτῆς, ή Τριαδικότητα αὐτῆς, ή Ἐκκλησιολογία καί οἱ σχέσεις αὐτῆς μετά τοῦ κόσμου καί τῶν ἄλλων θρησκειῶν τῆς Ύφηλίου. Έμεις οι Ὀρθόδοξοι, μέ τήν Θεολογίαν, τήν λατρείαν, τήν υμνολογίαν καί τήν πράξιν στήν καθημερινήν μας ζωήν καί τήν εὐσέβεια τοῦ λαοῦ μας διετηρήσαμεν τό δόγμα, αλλά καί τό Πνευμα καί τό γράμμα τῆς διδασκαλίας τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ καί εἰς Αθτόν εναποθέτομεν τήν ζωή, τήν Έχκλησία καί τήν

πατρίδα καί τά ἔργα μας, ἀποβλέποντες μέ ἐμπιστοσύνην ὅτι ἡ Παναγία Τριάς θα καθοδηγεῖ τά διαβήματά μας, θά πλουτίζει τή ζωή μας, θά μᾶς χειραγωγεῖ πάντοτε εἰς τήν ὰλήθειαν τοῦ Εὐαγγελίου τῆς ἀγάπης καί τῆς λύτρωσης, τό ὁποῖον ὲφανέρωσεν "ο Μονογενής Υίος καί Λόγος τοῦ Θεοῦ" μέ τήν ἐνθρώπησή του. "Καί ὁ Λόγος σάρξ ἐγένετο καί ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν, καί ἐθεασάμεθα τήν δόξαν αὐτοῦ, δόξαν ὡς μονογενοῦς παρά Πατρός, πλήρης χάριτος καί ἀληθείας" (Ἰωάννης, κεφ. Α, 14).

Αὐτήν τήν αλήθειαν διεφύλαξεν αμετάβλητον καί ή κατά τήν Γεωργίαν Αγιωτάτη Όρθόδοξος Έκκλησία, γι αὐτό καί δικαιολογημένα έορτάζει περηφανώς καί πανηγυρίζει τό γεγονός τῆς δευτέρας χιλιετηρίδος ἀπό της αποκαλύψεως εν Χριστώ της αγιωτάτης πίστεώς μας εὶς τόν ἐν Τριάδι Θεόν. Καί δεῖγμα καί μαρτυρία αἰώνιος καί ζωντανή, είναι τοῦτος ὁ μεγαλοπρεπής καί Πάνσεπτος Ίερός Ναός ὰφιερωμένος εἰς τήν Άγίαν Τριάδα, τόν Πατέρα, τόν Υίόν καί τό Πανάγιον Πνεθμα. Καρπός καί θυσία ἄμωμος καί εὐωδία πνευματική καί μνημόσυνον αλώνιον πάντων των εύσεβων καί Όρθοδόξων Χριστιανών ζώντων καί τεθνεώτων τῆς Αγιωτάτης καί Αποστολικής Έκκλησίας τής Γεωργίας, τῆς ὁποίας Μαχαριώτατε καί Σεβασμιώτατε Καθολικέ Αγιε 'Αδελφέ εν Κυρίω κ.κ. 'Ηλία προϊστασθε καί εἰς τύπον καί δόξαν Χριστοῦ οἰακοστροφεῖτε εἰς τάς αὐλάς τοῦ Κυρίου μετά πολλης στοργης, ώς γνήσιος Πατέρας καί Ποιμενάρχης καί σοφός Πηδαλιούχος του ευσεβούς Όρθοδόξου λαοῦ σας.

`Ας ἐπαναλάβουμε μαζί μέ τόν ἱερόν ὑμνωδό τῆς Έκκλησίας τόν δοξολογικόν καί θεολογικώτατον τοῦτον ύμνον, ἐπιβεβαιώνοντες τήν ἐμπιστοσύνην, τήν πίστιν καί τήν ἐλπίδα μας εἰς τόν Τριαδικόν Θεόν, τόν ὁποῖον ώς ἄγχυραν βεβαίαν ἔχομεν καί εἰς τήν παρούσαν πρόσκαιρον, αλλά καί εἰς τήν άλλην, τήν αἰωνίαν ζωήν. Ας ἀχούσωμεν λοιπόν τόν ὑμνωδόν τῆς Ἐχχλησίας νά μᾶς διδάσκει, νά μᾶς παιδαγωγεῖ, νά μᾶς παρηγορεῖ καί νά μᾶς ἐνθαρρύνει ἀλλά καί νά μᾶς ἀνεβάζει εἰς τούς ούρανίους κόσμους τῆς τρισυποστάτου Θεότητος καί νά μᾶς βεβαιώνει γιά τούς πλούσιους κρουνούς τῆς θείας άγάπης καί τῆς χάριτος, τήν ὁποίαν πλουσιοπάροχα εξέχεεν κατά τό μέγα αὐτῆς ἔλεος εἰς τόν κόσμον, εἰς τήν Δημιουργίαν, καί εν προκειμένω είς τήν Αγιωτάτην Έχκλησίαν τῆς Γεωργίας, τούς "Αρχοντας καί τόν εὐσεβῆ καί φιλόθεον λαόν της.

"Δεῦτε λαοί τήν τρισυπόστατον Θεότητα προσκυνήσωμεν, Υίον ἐν τῷ Πατρί, σύν ᾿Αγίω Πνεύματι, Πατήρ γάρ ἀχρόνως ἐγέννησεν Υίόν, συναΐδιον καί σύνθρονον, καί Πνεῦμα ἄγιον ἦν ἐν τῷ Πατρί, σύν Υίῷ δοξαζόμενον μία δύναμις, μία οὐσία, μία Θεότης, ἥν προσκυνοῦντες πάντες λέγομεν "Αγιος ὁ Θεός, ὁ τά πάντα δημιουργήσας δι' Υίοῦ, συνεργεία τοῦ 'Αγίου Πνεύματος. "Αγιος ἰσχυρός, δι' οὖ τόν Πατέρα ἐγνώκαμεν, καί τό Πνεῦμα τό "Αγιον ἐπεδήμησεν ἐν κόσμω. "Αγιος ἀθάνατος, τό Παράκλητον Πνεῦμα, τό ἐκ Πατρός ἐκπορευόμενον, καί ἐν Υίῷ ἀναπαυόμενον Τριάς ἀγία, δόξα σοι".

Εὶς τόν Τριαδικόν Θεόν, τόν Πατέρα καί τόν Υίόν καί τό Πανάγιον Πνεῦμα, ἀδήκει ἡ δόξα καί τό κράτος καί ἡ Βασιλεία εἰς τούς αἰῶνας. ᾿Αμήν.

### Η ΕΠΙΣΤΡΟΦΗ ΤΩΝ ΙΕΡΩΝ ΛΕΙΨΑΝΩΝ ΤΩΝ ΠΑΤΡΙΑΡΧΩΝ ΑΓΙΩΝ ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ ΚΑΙ ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΤΟΥ ΘΕΟΛΟΓΟΥ

Μέ βυζαντινή μεγαλοποέπεια τελέσθηκε τό Σάββατο, 27 Νοεμβρίου 2004, ἡ ἐπίσημη ὑποδοχή τῶν ἱερῶν λειψάνων τῶν Ἡαίνου τοῦ Χρυσοστόμου καί Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου στόν Πάνσεπτο Πατριαρχικό Ναό τοῦ Ἡλίου Γεωργίου στήν Κωνσταντινούπολη.

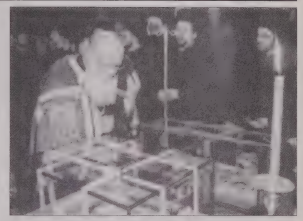


Ή τελετή παράδοσης των Ίερων Λειψάνων στό Βατιχανό

Τήν προηγουμένη ήμέρα σέ μιά λαμπρή τελετή στή Βασιλική τοῦ Αγίου Πέτρου στό Βατικανό, ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης κ.κ. Βαρθολομαῖος παρέλαβε τά ἱερά λείψανα ἀπό τόν Πάπα Ἰωάννη Παῦλο τόν Β΄, τά ὁποῖα μεταφέρθηκαν στό Φανάρι, ὅπου τελέστηκε δοξολογία καί ἐκτέθηκαν σέ λαϊκό προσκύνημα.

Ό Πατριαρχικός Οἶκος ἑτοιμάστηκε κατάλληλα γιά τή γιορτή καί στολίστηκε μέ δάφνες καί λουλούδια προκειμένου νά ύποδεχθεῖ τίς ἑκατοντάδες πιστούς ἀπό τήν Ἑλλάδα καί τό ἐξωτερικό, πού παρέστησαν στήν ἱερή αὐτή ἀκολουθία. Ἐκπρόσωποι ἐπίσης ὅλων τῶν ὀρθοδόξων αὐτοκεφάλων Ἐκκλησιῶν ἔδωσαν μέ τήν παρουσία τους πανορθόδοξο χαρακτῆρα στούς ἑορτασμούς.

Ο Οἰκουμενικός Πατριάρχης κ.κ. Βαρθολομαῖος ἐτόνισε πώς "Τελεσιουργεῖται σήμερον ἱερά πρᾶξις ἀποκαταστάσεως ἐκκλησιαστικῆς ἀνωμαλίας καί ἀδικίας πρό ὀκτώ αἰώνων διαπραχθείσης" καί ἐξῆρε τή χειρονομία τοῦ σημερινοῦ προκαθημένου τῆς



Ό Παναγιώτατος Οὶκ. Πατριάρχης κ.κ. Βαρθολομαίος προσκυνά μέ εὐλάβεια τά Λείψανα

Ρωμαιοκαθολικής Έκκλησίας ώς πράξη "ἐπουλώσεως παλαιῶν καί προλήψεως νέων πληγῶν" ἀλλά καί ώς "παράδειγμα μιμήσεως, μήνυμα ἀδελφικόν καί νουθεσίας πρός πάντας κατέχοντας αὐθαιρέτως καί παρακρατοῦντας ἀλλοτρίους θησαυρούς τῆς πίστεως, τῆς εὐσεβείας καί τοῦ πολιτισμοῦ".

'Αναφέρουμε ἐδῶ ὅτι τά ἱερά λείψανα τῶν δύο αὐτῶν μεγάλων Πατριαρχῶν καί 'Αγίων τῆς 'Εκκλησίας ἀφαιρέθηκαν ἀπό τόν Ναό τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων κατά τήν πρώτη "Αλωση τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀπό τούς Φράγκους τῆς Δ΄ Σταυροφορίας τό 1204 καί ἐπέστρεψαν στήν Κωνσταντινού-πολη 800 χρόνια μετά.



 ${\bf O}$  Σεβασμιώτατος χαι<br/>ρετὰ τόν Πάπα Ἰωάννη Παῦλο Β΄.

Πηγή φωτογραφιῶν: www.ec-patr.gr www.goarch.org

### Η ΕΛΛΗΝΙΚΉ ΟΡΘΟΔΟΞΉ ΠΑΡΟΥΣΊΑ ΣΤΗ Μ. ΒΡΕΤΑΝΊΑ, ΚΑΙ ΤΟ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΌ ΠΑΤΡΙΑΡΧΕΊΟ

τοῦ Χάρη Μεττῆ

Ή 'Ορθόδοξος Διασπορά

Ή ίδρυση τό 1922, της ίερας Μητροπόλεως Θυατείρων μέ κέντρο τό Λονδινο καί δικαιοδοσία πάνω στούς "Ορθοδόξους πού ζοῦσαν στήν Κεντρώα καί τή Δυτική Εὐρώπη, καί ή ἐκλογή, ώς πρώτου Μητροπολίτη αὐτῆς, τοῦ Σελευκείας Γερμανοῦ Στρηνοπούλου, μέχρι τότε Διευθυντή της περιωνύμου Θεολογικής Σχολής της Χάλκης, ύπηρξε αποτέλεσμα επίσημης αναγνώρισης από τό Οὶχουμενικό Πατριαρχεῖο τῆς ἀνάγκης ἀνάληψης τῶν εὐθυνῶν (ἀλλά καί τῶν δικαιωμάτων του) πάνω στούς μέχρι τότε έγκαταλειμμένους στήν τύχη τους "Ορθοδόξους τῆς Διασποράς πού ζοῦσαν στούς πιό πάνω γεωγραφικούς χώρους. Τό 1922, έπίσης, ίδούθηκε καί ή Άρχιεπισκοπή Βορείου καί Νοτίου 'Αμερικής, τό δέ 1924 ή 'Αρχιεπισκοπή Αὐστραλίας (συμπεριλαμβανομένης καί τῆς Νέας Ζηλανδίας). Τό 1954 ή Μητρόπολις Θυατείρων άναδείχθηκε σέ Αρχιεπισκοπή, υποβιβάστηκε σέ Μητρόπολη τό 1962, δημιουργήθηκαν δέ τήν ίδια χρονιά οί Μητροπόλεις Γαλλίας, Γερμανίας καί Αὐστρίας, ξανάγινε ὅμως ᾿Αρχιεπισχοπή τό 1968, ένώ τό 1969 δημιουργεῖται ή Μητρόπολη Βελγίου, τό 1974 ή Μητρόπολη Σουηδίας, τό 1982 ή Μητρόπολη Έλβετίας, τό 1991 ή Μητρόπολη Ίταλίας καί τό 2004 ή Μητρόπολη Ίσπανίας καί Πορτογαλίας. Έκ ἄλλου, τό 1970 ή Νέα Ζηλανδία άποσπάτε ἀπό τήν 'Αρχιεπισκοπή Αὐστραλίας καί άνακηρύσσεται σέ Μητρόπολη, ή δέ 'Αρχιεπισκοπή Βορείου καί Νοτίου 'Αμερικής παρέμεινε άδιαίρετη μέχρι τό 1996, δπότε δ μέχρι τότε 'Αρχιεπίσκοπος 'Ιάκωβος ὑπέβαλλε παραίτηση "λόγω γήρατος", ή δέ 'Αρχιεπισκοπή χωρίστηκε στά τέσσερα: 'Αρχιπισκοπή 'Αμερικῆς καί τίς Μητροπόλεις Τορόντο (Καναδα), Μπουένος "Αιρες ("Αργεντινή) καί Παναμά. Ή Μητρόπολη, ἐπίσης, Νέας Ζηλανδίας χωρίσθηκε σέ τρία καί δημιουργήθηκε ή Μητρόπολη Χονγκ Κόνγκ τό 1997 καί ή Μητρόπολη Κορέας.

Στίς πιό πάνω ὅμως περιοχές, ἐκτός ἀπό τίς προαναφερθεῖσες ᾿Αρχιεπισκοπές καί Μητροπόλεις πού ἀποτελοῦν ἀναπόσπαστες Ἐπαρχίες τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου, ὑπάρχουν ἐπίσης ὀργανωμένες Ἐκκλησίες ὑπαγόμενες σέ ἄλλα ᾿Ορθόδοξα Πατριαρχεῖα (Ρωσίας, Σερβίας, Βουλγαρίας, Ρουμανίας, ᾿Αντιοχείας), ὅπως καί

μερικές αὐτονομισμένες Ὁρθόδοξες Ἐκκλησίες, οἱ ὁποῖες γιά πολιτικούς ἢ γιά ἄλλους προσωπικούς λόγους, ἱδρύθηκαν καί διοικοῦνται εἴτε ἀνεξάρτητα εἴτε ἀπό τά ὑπάρχοντα Ὁρθόδοξα Πατριαρχεῖα καί τίς Αὐτοκέφαλες Ἐκκλησίες τῶν χωρῶν τῆς καταγωγῆς τῶν ποιμνίων τους.

Ύπάρχουν ὅμως ταυτόχρονα καί μή Ἕλληνες Ὁρθόδοξοι στή Διασπορά πού ὑπάγονται στό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο, τό ὁποῖο ἄλλωστε δέν ἐδράζεται πάνω σέ φυλογενετικά κριτήρια, ἀλλά στό πνεῦμα καί τό γράμμα τῆς ὑπερεθνικῆς Ὁρθοδοξίας.

Όλοι, βέβαια, οἱ Ὁρθόδοξοι Χριστιανοί πού ζοῦνε σέ χῶρες ἐχτός τῶν γεωγραφικῶν ὁρίων τῶν Πατριαρχεῖων καί λοιπῶν Αὐτοκεφάλων Έκκλησιῶν, ἀποτελοῦν τήν ὀρθόδοξο Διασπορᾶ, ή όποία ὤφειλε νομοκανονικά νά ὑπάγεται ὑπόν πνευματική δικαιοδοσία τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου σύμφωνα μέ τόν ΚΗ΄ Κανόνα τῆς έν Χαλκηδόνι Τετάρτης Οἰκουμενικής Συνόδου τοῦ 451. Στήν πραγματικότητα δμως, τά ἄλλα Όρθόδοξα Πατριαρχεῖα καί αὐτοκέφαλες Έκκλησίες, ἐκμεταλλευόμενα τό γεγονός ὅτι τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο εὐρίσκεται ἐπί αἰωνες έγκλωβισμένο έντός χώρας πού μετά χαρᾶς θά τό ἔβλεπε νά ἀφανίζεται, διέρχεται δέ ὄντως θανάσιμο κίνδυνο ένός τέτοιου απευκταίου ἐμνδεχομένου, προέβησαν στήν ἀντικανονικότατη αὐτή ἐνέργεια, μέ ἀποτέλεσμα ἡ κατά τά ἄλλα φυλετικής πέραν πάσης ή ἐθνολογικῆς διαφοροποιήσεως "Ορθοδοξία νά ἐμφανίζεται σήμερα έθνογλωσσοκεντρική, καί σέ χώρες μάλιστα πού μιλᾶνε ἐντελῶς διαφορετικές γλώσσες ἀπό τίς μητρικές τῶν διαφόρων ποιμνίων τῶν κατά τόπους Ὀρθοδόξων Ἐκκλησιῶν.

Παρ' όλην όμως αὐτήν τήν ἀντικανονική κατάσταση καί τήν ἐμφανή πολυφωνία (ὅσον ἀφορά τίς χρησιμοποιούμενες στή λατρεία γλώσσες καί τόν διοικητικό τους μηχανισμό), οἱ Ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες τῆς Διασπορᾶς συνδέονται ἄρρηκτα μέ τίς μυστικές φλέβες τοῦ μηνύματος καί τοῦ πνεύματος τῆς Ὀρθοδοξίας, τό ὁποῖο καί διαφοροποιεῖ ὁπωσδήποτε ἀπό τίς ἄλλες Δυτικές. Ἐκκλησίες, Δόγματα καί Ὁμολογίες. Γι' αὐτό καί ἡ στενή ἐπαφή μεταξύ τους ὅχι μόνο ἐπιβάλλεται γιά λόγους δυναμικότερης παρουσίας τους ἐνώπιον τῶν ἀριθμητικά καί οἰκονομικά

εὐρωστέρων μή 'Ορθοδόξων 'Εχχλησιών στίς χώρες τῆς παροικίας των, ἀλλά καί γιά λόγους πολύ πιό οὐσιαστικούς: της περιφρούρησης, δηλονότι, τῶν ὑπεραιωνοβίων ἀξιῶν τῆς Όρθοδοξίας ὄχι σάν μουσειακῶν καταλοίπων καί λαογραφικών παραδοσιακών δεδομένων, αλλά σάν μιᾶ ζωντανή συνέχιση αὐτοῦ πού ὀνομάζουμε Όρθόδοξη Χριστιανική Παράδοση καί Λατρεία καί "Ορθόδοξο "Ήθος καί "Αξίες μέσα στίς ἐπαπειλούμενες μέ ἀφανισμό τάξεις τῶν νέων γενεῶν πού προέρχονται ἀπό τά πρώτα κύματα τῶν μεταναστῶν Ὁρθοδόξων. Οἱ νέες, μάλιστα, γενεές, ἀπαλλαγμένες ἀπό ξθνογλωσσικό των πατέρων καί πάππων τους προφανώς μέ μητρική τους πιά γλώσσα τή γλώσσα τῆς νέας πατρίδας τῶν μεταναστῶν, ἀποτελοῦν ΐσως τήν καλύτερη έλπίδα γιά μιά νέα προσέγγιση όλων τῶν Ὀρθοδόξων τῆς Διασπορᾶς καί ἐπάνοδό τους στό πνευμα καί τό γράμμα της μιας, αδιαιρέτου καί καθολικής Όρθοδόξου Έκκλησίας.

Ή παρουσία, συνεπῶς, τῆς Ὀρθοδοξίας ὡς Διασποράς ἀνά τόν κόσμο ἐμφανίζει διπλή ἀποστολή: `Αφ` ένός τήν έξασφάλιση διάρκειας οσον ἀφορά τίς ὀμάδες Χριστιανῶν πού τή συναποτελοῦν, καί ἀφ' ἐτέρου τή δυναμική προβολή τῶν ἀξιῶν καί τοῦ μηνύματός της πρός όλες τίς κατευθύνσεις έντός καί έκτός των δρίων της λεγομένης "ύπερόριας διασποράς" της. Τοῦτο ὅμως ἐγκυμονεῖ κινδύνους τόσο γιά τή μέχρι τοῦδε διατηρηθείσα συντηρητικότητα της "Ορθόδοξης Παράδοσης καί Λατρείας ώστε ὁ χαρακτῆρας τῆς ορθοδοξίας, στήν έξωτερική του τουλάχιστον ίδιαιτερότητα, νά ύποχρεοῦται νά προσαρμόζεται, κατ' άδήριτη πολιτικοκοινωνική ανάγκη, στά δυτικά έκκλησιολογικά ή καί λειτουργικά δεδομένα, ὅσο ἐπίσης καί μεγάλες προοπτικές γιά μια πιό οὐσιαστική καί θετική ἐπίδραση πάνω στούς δυτιχούς σέ θέματα οὐσίας Χριστιανικής Θρησκείας, χωρίς βέβαια καμιά προσηλυτιστική κίνηση ἤ ύστεροβουλία ἀπό μέρους των "Ορθοδόξων σέ βάρος ἄλλων Χριστιανικών ὀμάδων, πράγμα ἄλλωστε πού είναι ἐντελῶς ξένο πρός τήν ἱστορία καί τήν παράδοση της 'Ορθοδοξίας.

### ΤΑ ΝΟΜΟΚΑΝΟΝΙΚΑ ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΠΑΤΡΙΑΡΧΕΙΟΥ

Άναφέραμε ήδη ὅτι, ἀπό νομοκανονική ἄποψη, τά δικαιώματα πνευματικής τουλάχιστον κηδεμονίας τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου πάνω στήν Ὁρθόδοξο Διασπορᾶ κατοχυρώνεται ἀπό τόν ΚΗ΄ Κανόνα τῆς Τετάρτης Οἰκουμενικῆς Συνόδου τῆς Χαλκηδόνος τό 451. Τό

σπουδαιότατο αὐτό κείμενο, όποῖο τό ἐπισημοποίησε τρόπον τινά τά οὐσιαστικά πρεσβεία της Έπισκοπης ἀρχικά, Πατριαρχείου άργότερα, καί τελικά Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως, ἐπικαλοῦνται ὅλοι, ὅσοι ύποστηρίζουν τά ίστορικά αὐτά δικαιώματα τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου πάνω στήν ἀνά τόν κόσμο Όρθόδοξο Διασπορά. Προτού όμως παραθέσουμε τό κείμενο τοῦ Κανόνα αὐτοῦ, θεωρούμε σκόπιμο νά άναφέρουμε σέ συντομία ὅτι κατ' ἀρχᾶς καί μέχρι τό 330 μ. Χ. ή δικαιοδοσία τοῦ Έπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως περιοριζόταν στή διοίχηση της περιφερείας Ήραχλείας Θράχης. Ώς πρωτεύουσα δμως τοῦ Άνατολικοῦ Τμήματος της Ρωμαϊκης Αυτοκρατορίας, μέ τό ὄνομα μάλιστα τῆς νέας Ρώμης, ἡ Κωνσταντινούπολη καί ή Έχκλησία της ἀπέκτησαν σύν τῷ χρόνω πρωτεύοτντα ρόλο ἀνάμεσα στίς ἄλλες `Ορθόδοξες Έκκλησίες τῆς Ανατολῆς ἐνῶ, σέ συσχετισμό μέ τήν Έκκλησία τῆς Ρώμης, τῆς δόθηκε ἐπίσημα ἡ δεύτερη θέση στήν ιεράρχηση των Έπισκοπων της Αὐτοχρατορίας σύμφωνα μέ τόν Τρίτο Κανόνα τῆς Δευτέρας Οἰκουμενικής Συνόδου πού συνήλθε στήν Κωνσταντινούπολη τό 384, ὅπου δρίζεται: "Τόν μέν τοι Κωνσταντινουπόλεως Επίσκοπον έχειν τά πρεσβεία της τιμης μετά τόν της Ρώμης Έπίσκοπον, διά τό εἶναι αὐτήν Νέαν Ρώμην". Τόν δέ Κωνσταντινουπόλεως καί Νέας Ρώμης (ὅπως ήταν ὁ πλήρης τῖτλος του) ἀκολουθοῦσαν στήν ίεράρχηση αὐτή ὁ ᾿Αλεξανδρείας, ὁ ᾿Αντιοχείας καί τελευταῖος ὁ Ίεροσολύμων.

Τήν οὐσιαστική ὅμως πιά πρωτοκαθεδρία τοῦ Κωνσταντινουπόλεως πάνω στούς Ὁρθοδόξους τῆς ᾿Ανατολῆς(ἰδία μετά τήν τελική διάσταση μέ τήν Ἑκκλησία τῆς Ρώμης καί τό Σχῖσμα τοῦ 1054) ἐπικύρωσε κι ἐπέβαλε τελεσίδικα ὁ προαναφερθεῖς ΚΗ΄ (Εἰκοστός Ὅγδοος) Κανών τῆς Τετάρτης Οἰκουμενικῆς Συνόδου πού συνῆλθε στή Χαλκηδόνα τό 451 καί ὁ ὁποῖος ἔχει ὡς ἐξῆς:

"Πανταχοῦ τοῖς τῶν ἀγίων Πατέρων ὅροις ἐπόμενοι, καί τόν ἀρτίως ἀναγνωσθέντα κανόνα τῶν ἐκατόν πεντήκοντα θεοφιλεστάτων ἐπισκόπων τῶν συναχθέντων ἐπί τῆς εὐσεβοῦς μνήμης Μεγάλου Θεοδοσίου, τοῦ γενομένου βασιλέως ἐν τῆ βασιλίδι τῆς Κωνσταντινουπόλεως Νέα Ρώμη, γνωρίζοντες, τά αὐτά καί ὀρίζομέν τε καί ψηφιζόμεθα περί τῶν πρεσβείων τῆς ἀγιωτάτης ἐκκλησίας τῆς αὐτῆς Κωνσταντινουπόλεως Νέας Ρώμης· καί γάρ τῷ θρόνω τῆς πρεσβυτέρας Ρώμης, διά τό βασιλεύειν τήν πόλιν ἐκείνην, οἱ πατέρες ὡς εἰκότως ἀποδεδώκασι τά πρεσβεία. Καί τῷ αὐτῷ σκοπῷ κινούμενοι οἱ ἑκατόν πεντήκοντα θεοφιλέστατοι ἐπίσκοποι, τά ἴσα πρεσβεία ἀπένειμαν τῷ τῆς Νέας Ρώμης άγιωτάτω θρόνω,

εῦλόγως πρίναντες, τήν βασιλεία παί συγπλήτω τιμηθείσαν πόλιν, καί τῶν ἴσων ἀπολαύσουσαν πρεσβείων τη πρεσβυτέρα βασιλίδι Ρώμη, καί έν τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς ὡς ἐκείνην μεγαλύνεσθαι πράγμασι, δευτέραν μετ` έκείνην ὑπάρχουσαν. Καί ῷστε τούς τῆς Ποντικῆς, καί τῆς `Ασιανῆς, καί τῆς Θραχιχής διοιχήσεως μητροπολίτας μόνους, έτι δέ καί τούς εν τοῖς βαρβαρικοῖς επισκόπους τῶν προειρημένων διοιχήσεων χειροτονεῖσθαι ὑπό τοῦ προειρημένου άγιωτάτου θρόνου τῆς κατά Κωνσταντινούπολιν άγιωτάτης εκκλησίας. δηλαδή εκάστου μητροπολίτου τῶν προειρημένων διοιχήσεων μετά τῶν τῆς ἐπαρχίας ἐπισχόπων χειροτονούντος τούς της επαρχίας επισκόπους, καθώς τοῖς θείοις κανόσι διηγορεύεται. χειροτονείσθαι δέ, καθώς εἴρηται, τούς μητροπολίτας τῶν προειρημένων διοικήσεων παρά τοῦ Κωνσταντινουπόλεως ἀρχιεπισκόπου, ψηφισμάτων συμφώνων κατά τό έθος γινομένων. καί επ' αὐτόν ἀναφερομένων".

Τόν Κανόνα αὐτό ἐπικύρωσε ἀργότερα καί ὁ Τριακοστός Κανών τῆς ἐν Τρούλλω Συνόδου τοῦ 692, ὁ ὁποῖος ἔχει ὡς ἐξῆς:

" Άνανεούμενοι τά παρά τῶν ἐκατόν πεντήκοντα ἀγίων Πατέρων, τῶν ἐν τῆ θεοσυλάκτω ταύτη καί βασιλίδι πόλει συνελθόντων, καί τῶν ἐξακοσίων τριάκοντα τῶν ἐν Χαλκηδόνι συναθροισθέντων, νομοθετηθέντα, ὀρίζομεν, ῶστε τόν Κωνσταντινουπόλεως θρόνον τῶν ἴσων ἀπολαυεῖν πρεσβείων του τῆς πρεσβυτέρας Ρώμης θρόνου, καί ἐν τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς, ὡς ἐκείνον, μεγαλύνεσθαι πράγμασι, δεύτερον μέτ ἐκείνον ὑπάρχοντα, μεθ' ὅν ὅ τῆς Ἁλεξανδρέων μεγαλοπόλεως ἀριθμείσω θρόνος, εἴτα ὁ ᾿Αντιοχείας, καί μετά τοῦτον, ὁ τῆς Ἱεροσολυμιτῶν πόλεως".

Πρέπει όμως νά έχουμε πάντοτε υπόψη μας ότι τά παραχωρούμενα ή, καλύτερα, αναγνωριζόμενα αὐτά προνόμια Κωνσταντινουπόλεως δέν ἀποτελοῦσαν ψιλούς τίτλους χωρίς ἀντίκρυσμα, ἀλλά οὐσιαστική δύναμη, τήν δποία αὐτός ἀσκοῦσε κυρίως χάρη στήν απτινοβολία της Έπισκοπης του, ἐπειδή αὐτή βρισκόταν στήν ίδια τήν Πρωτεύουσα τῆς ήδη άχανούς καί πανίσχυρης Άνατολικής Ρωμαϊκής Αὐτοκρατορίας. Σημειωτέον ἐπίσης ὅτι ἡ Τετάρτη Οιπουμενική Σύνοδος, μέ τούς Κανόνες Έννέα καί Δεκαεπτά (Θ΄ καί ΙΖ΄) παρέχει στόν Κωνσταντινουπόλεως, σύν τοῖς ἄλλοις, καί τό δικαίωμα του λεγομένου ἐκκλήτου, δηλαδή νά διαιτητεύει σέ περιπτώσεις αντιδικίας μεταξύ των ἐπαρχιακῶν Ἐπισκόπων καί τῶν τοπικῶν του Μητροπολιτών. Οἱ Κανόνες αὐτοί διαλαμβάνουν

τά ἐξῆς:

### Κανών Θ΄

"...Εὶ δέ πρός τόν τῆς ἐπαρχίας μητροπολίτην, ἐπίσκοπος, ἤ κληρικός ἀμφισβητοίη, καταλαμβανέτω τόν ἔξαρχον τῆς διοικήσεως, ἤ τόν τῆς βασιλεούσης Κωνσταντινουπόλεως θρόνον, καί ἐπ` αὐτѿ δικαζέσθω".

#### Κανών ΙΖ

"...Εὶ δέ τις ὰδικοῖτο παρά τοῦ ἰδίου μητροπολίτου, παρά τιῦ ἐξάρχιο τῆς διοικήσεως, ῆ τῷ Κωνσταντινουπόλεως θρόνω δικαζέσθω, καθά προείρηται".

Τά προνόμιά του αὐτά τό Οἰκουμενικό Πατριαρχείο ὄχι μόνο διετήρησε, αλλά καί έπηύξησε τόσο κατά τή διάρκεια τῆς Βυζαντινῆς Αυτοκρατορίας, δσο κυρίως κατά τή μακραίωνη ύποδούλωση των Ανατολικών Όρθοδόξων Έκκλησιῶν καί τῶν ποιμνίων τους στούς Όθωμανούς, ὅταν οἱ Σουλτάνοι, γιά λόγους πολιτικής σκοπιμότητος, παρεχώρησαν στόν Οὶχουμενιχό Πατριάρχη καί, μέσω αὐτοῦ, στούς κατά τόπους θρησκευτικούς άρχηγούς των Χριστιανών τῆς Ὁθωμανικῆς Ἐπικρατείας, πολλά καί σπουδαιότατα προνόμια, χάρη στά δποῖα, ώς γνωστό, κατέστη δυνατή ή εθνολογική επιβίωση όχι μόνο τῶν Ἑλλήνων ἀλλά καί τῶν ἄλλων Χριστιανικών πληθυσμών της Αὐτοκρατορίας, Ή δύναμη, βέβαια, αὐτή τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχη στή διάρχεια τόσο τῆς Βυζαντινῆς ὅσο καί της Όθωμανικης Αὐτοκρατορίας εἶχε καί τήν άρνητική της όψη τουλάχιστον όσο άφορα τή μονιμότητα τοῦ Πατριάρχου στήν κορυφή τῆς πυραμίδας τοῦ ὑπόδουλου Ὀρθοδόξου κόσμου, όταν Οἰκουμενικοί (ἀλλά καί ἄλλοι) Πατριάρχες ανεβάζονταν καί κατεβάζονταν κατά βούληση των πολιτικών ἀρχόντων, ἤ ΰστερα ἀπό πλεκτάνες πού βυσσοδομοῦνταν σέ βάρος τους ἀπό μέρους ἄλλων ἐπίδοξων μνηστήρων γιά τήν πανίσχυρη αὐτή θέση τοῦ ἡγέτη τῆς Ὀρθοδοξίας.

Καί ὰς μή νομισθεῖ ὅτι ἡ δύναμη τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου περιοριζόταν μόνο ἐντός τῶν ὁρίων τῆς Ἐπαρχίας τοῦ Θρόνου τους ἀλλά καί σέ περιοχές μέ Αὐτοκέφαλη ὁντότητα. Γιά παράδειγμα, τό 1660 ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης Ματθαῖος καθήρεσε τόν ᾿Αρχιεπίσκοπο Κύπρου ᾿Αθανάσιο, ἐνῶ μεταξύ τῶν ἐτῶν 1700-1710 καθαιρέθηκαν οἱ ᾿Αρχιεπίσκοποι Κύπρου Γερμανός καί Ἰάκωβος, τό 1730 οἱ Μητροπολίτες Κυρηνείας Νικηφόρος καί Πάφου Ἰωακείμ, τό δέ 1745 ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπὸς Κύπρου Νεόφυτος, ἀλλά σέ ὅλες, βέβαια, τίς περιπτώσεις ὕστερα ἀπό αἴτηση Κυπρίων Ἰορθοδόξων καί ἐπισταμένης μελέτης

καταγγελιῶν τους ἀπό μέρους Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου. Τό ἴδιο ὅμως συνέβη προκειμένου γιά τά Πατριαρχεία 'Αλεξανδρείας, 'Αντιοχείας καί 'Ιεροσολύμων, στά όποια ἐπενέβαινε ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης ὄχι μόνο γιά τήν ἐκλογή, ἀλλά καί τήν καθαίρεση Πατριαρχών, άλλά καί πάλιν μετά ἀπό αἴτηση Χριστιανών τών ἐν λόγω Πατρειαρχείων. Ἐτσι, γιά παράδειγμα, τό 1665 δ Οἰκουμενικός Πατριάρχης Παρθένιος Δ΄ καθήρεσε τόν Πατριάρχη 'Αλεξανδρείας Παΐσιο, τό δέ 1825 δ Οἰκουμενικός Πατριάρχης Χρύσανθος δ ἀπό Σερρών καθήρεσε τόν Πατριάρχη 'Αλεξανδρείας Θεόφιλο τόν ἀπό Λιβύης, γιατί καί οἱ δύο τους περιφέρονταν έξω ἀπό τίς Ἐπαρχίες τους χωρίς κανονική ἄδεια τοῦ Ἐπαρχιούχου Ἱεράρχη τῆς περιοχῆς.

"Όταν ἐπίσης ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος Κύπρου Ίωάννης καθήρεσε τόν ὑπ' αὐτόν Μητροπολίτη 'Αμαθοῦντος Ίωάννη, Ó Οἰκουμενικός Πατριάρχης Λουκᾶς Χρυσοβέργης (1156-1169) ἐπενέβη αὐτεπαγγέλτως, βασιζόμενος στόν Δωδέκατο Κανόνα τῆς Συνόδου τῆς Καρθαγένης, καί ακύρωσε τήν καθαίρεση αὐτή ἔστω καί αν ή καθαίρεση εἶχε ἀποφασισθεῖ ἀπό 'Αρχιπίσκοπο 'Ιωάννη καί τούς περί αὐτόν ἔντεκα Έπισκόπους τῆς Κύπρου. Ὁ δέ Κανόνας αὐτός διαλαμβάνει τά ἐξῆς: "Ἐάν ἐπίσκοπος ἐν τινι *κλίματι περιπέση, καί γένηται ἀνάγκη τοῦ μή* δύνασθαι πολλούς συνελθεῖν, διά τό μή ἀπομεῖναι αὐτόν ἐν τῷ ἐγκλήματι, ἀπό δώδεκα ἐπισκόπων ἀχουσθη, καί ὁ πρεσβύτερος ἀπό ἐξ ἐπισκόπων καί τοῦ ἰδίου, καί ὁ διάκονος ἀπό τριῶν".

Θά μπορούσε, ἀσφαλώς, νά ἀναφέρει κανείς ἄλλες περιπτώσεις αὐτεπάγγελτης ἐπέμβασης τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου, πολύ δέ περισσότερο ἐνέργειές του ΰστερα ἀπό πρόσκληση ἤ παράκληση τῶν κατά τόπους Χριστιανών, σέ διενέξεις ή ἄλλα σοβαρᾶς μορφής ζητήματα πού ἀπασχολοῦσαν τίς λοιπές Έκκλησίες. Καί αὐτό όπωσδήποτε τήν ἀκτινοβολία τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου ἀνά τόν 'Ορθόδοξο κόσμο, ὅπως καί τήν οὐσιαστική δύναμη πού μπορούσε νά παρουσιαζόταν έξασκήσει δσάκις ἐπέμβασής του. Ἐδῶ ὅμως μᾶς ἐνδιαφέρει κυρίως δ προαναφερθείς ΚΗ΄ Κανόνας τῆς Οἰχουμενικής Συνόδου τής Χαλκηδόνος τό 451 αναφορικά μέ τήν ἄμεση δικαιοδοσία τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου πάνω 'Ορθοδόξους Χριστιανούς πού ζοῦν ἐκτός τῶν έχχλησιαστιχών δρίων τών ἄλλων άδελφών Πατριαρχείων καί Αὐτοκεφάλων Ἐκκλησιών, μέ τά γεωγραφικά καί πολιτικά σύνορα τῆς χώρας, ἐντός τῆς ὁποίας ὑπάρχουν τά ποίμνιά τους, ἐνῶ στήν περίπτωση τῶν τεσσάρων πρεσβυγενῶν 'Ορθοδόξων Πατριαρχείων Κωνσταντινουπόλεως-Νέας Ρώμης, 'Αλεξανδρείας, 'Αντιοχείας καί 'Ιεροσολύμων τά ὅριά τους εἶναι κάπως πιό ἐλαστικά καί ἔχουν κατοχυρωθεῖ ἀπό τήν παράδοση. Γιά παράδειγμα, τό Πατριαρχεῖο 'Αλεξανδρείας ἔχει δικαιοδοσία πάνω σέ δλόκληρη τήν 'Αφρικανική ἤπειρο, παρ' ὅλο πού σήμερα ἡ ἤπειρος αὐτή ἔχει κατακερματισθεῖ σέ πληθώρα ἀνεξαρτήτων χωρῶν.

'Από τήν ἄλλη μεριά, τό Οἰκουμενικό Πατριαρχείο ἀναγνωρίζεται ἐπίσημα ὡς ἡ κανονική Έκκλησιαστική Αοχή γιά τήν 'Ορθόδοξο Διασπορά (παρ' ὅλο πού ἐκ τῶν πραγμάτων ἡ Διασπορά αὐτή περιορίζεται σήμερα σέ πολύ μεγάλο βαθμό, ἄν ὄχι καί ἐξ δλοκλήρου, στόν Έλληνισμό της Διασπορᾶς), ὅπως καταφάνηκε, πολύ πρόσφατα, ὅταν ὁ Πατριάρχης Ἱεροσολύμων Διόδωρος ἀπειλήθηκε μέ καθαίρεση, καθηρέθηκαν ἄλλοι Ἱεράρχες τοῦ Πατριαρχείου του, ἐπειδή παρεισέφρησαν στήν ᾿Αρχιεπισκοπή Αὐστραλίας, ή ὁποία ἀποτελεῖ καί ἀναγνωρίζεται ώς Ἐπαρχία τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου, ἐπανεγκατεστάθησαν δέ ὅταν τό Πατριαρχεῖο Ίεροσολύμων παρεδέχθη ἐπίσημα ὅτι εἶχε σφάλει. Έπίσης καί στό θέμα τῆς Έκκλησίας τῆς Ἐσθονίας τό Οἰχουμενικό Πατριαρχεῖο βρισκόταν ἀπόλυτα έν δικαίω όταν αντέταξε τα νομοκανονικά του δικαιώματα πάνω σέ χώρες πού βρίσκονται έκτός τῶν ὁρίων ἄλλων Ὀρθοδόξων Πατριαρχείων ἤ Αὐτοκεφάλων Ἐκκλησιῶν, ἔστω κι ἄν τό Πατριαρχεῖο Μόσχας, τό ὁποῖο σημειωτέον άμφισβητεῖ, λόγω τῆς δικῆς του πολιτικῆς καί ολονομικής ίσχύος, τά προνόμια αὐτά τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου πάνω 'Ορθοδόξους τῆς Διασπορᾶς, ŏπως περιγράψαμε πιό πάνω. 'Αλλά καί τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο, γιά λόγους κατ' οἰκονομίαν δέχεται σιωπηρά τήν παρουσία γιά παράδειγμα τοῦ Πατριαρχείου 'Αντιοχείας στήν 'Αμερική ὅπου ζοῦν ἀρχετοί ᾿Αραβόφωνοι, ἤ τοῦ Πατριαρχείου Μόσχας καί τῶν ἄλλων δευτερογενῶν Πατριαρχείων ἀπό χώρες τῆς πρώην Σοβιετικῆς Αὐτοκρατορίας, τά ὁποῖα ἔχουν διεισδύσει σέ περιοχές πού νομοκανικά υπάγονται στό κλίμα τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου (Δυτική Εὐρώπη, 'Αμερική καί Αὐστραλία). Έτσι τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο, παρ' ὄλη τήν ἐξ ὀρισμοῦ οἰκουμενικότητα καί συνεπῶς τήν πέραν πάσης έθνοκεντρικής αντιλήψεως υπόστασή του, έχει παρά τή θέλησή του έξισωθεῖ μέ τόν οἰκουμενικό Έλληνισμό, καίτοι στό κλῖμα του ὑπάγονται

σήμερα καί Όρθόδοξοι της Διασπορας μή Έλληνικης καταγωγής, ό δέ άριθμός τους αθξάνεται συνεχώς.

Γιά τούς σκοπούς πάντως της παρούσας ξρευνάς μας, θά περιοριστούμε κατ' ανάγκη στόν Έλληνισμό τῆς Διασποράς, χωρίς ὅμως μ' αὐτό νά ασήνουμε καμμιά απολύτως αμφιβολία ως πρός στήν εμμονή μας στόν πιό πάνω περί 'Ορθοδόξου Διασποράς δρισμό μας, σύμφωνα μέ τόν όποιο άπαράδεκτη κατάσταση άποτελεῖ κατακερματισμός της σέ έθνογλωσσικές δντότητες, μέ κέντρα άναφοράς άλλα από τό Κέντρο τῆς Ὀρθοδοξίας, δηλαδή το Οξκουμενικό Πατριαρχείο, τό όποιο είναι, καί δη είλουν όλοι οί Όρθοδοξοι νά το άναγνωρίζουν ώς τήν Πνευματική Άρχή πάνω σε δλόκληρη τή Διασπορά, ανεξάρτητα από τή χώρα καταγωγής ή τό γλωσσικό ὄργανο τῶν μελών της.

### Ο ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΛΙΑΣΠΟΡΑΣ

Ή ύποδούλωση τοῦ Γένους στούς Όθωμανούς Τούρχους μέ τήν κατάληψη της Βασιλίδος τών Πόλεων τό 1453 καί τήν έκ τούτου οθσιαστική διάλυση της Έλληνικής Αύτοκρατορίας τοϋ Βυζαντίου σήμαιν ότι κάθε άπ' αύθείας έπέμβαση τοῦ Οὶχουμενιχοῦ Πατριαρχείου σέ χώρες πού Βοίσχονταν έκτός TÑC "Οθωμανικής Αὐτοκρατορίας έξαρτιόταν κυρίως από τήν καλή θέληση τόσο των Κυβερνήσεων των χωρών στίς όποίες είχαν έγκατασταθεί Έλληνες ή καί άλλοι Όρθόδοξοι Χριστιανοί, ἢ καί στίς ἀποφάσεις τῶν ίδουτῶν καί τῶν διευθυνόντων τίς κατά τόπους Όρθόδοξες Κοινότητες τῆς Διασποράς. Γι' αὐτό καί βρίσκουμε, γιά παράδειγμα, στίς Κοινότητες αὐτές νά ὑπηρετοῦν ἤ νά τίς ἐπισκέπτονται κληρικοί από όλα τά Όρθοδοξα Πατριαρχεία καί τίς λοιπές Αθτοκέφαλες Έκκλησίες, χωρίς καμμιά μεντρική εκκλησιαστική Άρχή, άρκει οι τοπικοί επίτροποι νά εξασφάλιζαν τίς ύπηρεσίες των κληρικών αὐτών μέ τόν ἄλφα ἢ βῆτα τρόπο, ὡς ἐπί τό πλείστον κατόπιν συστάσεων ή προσωπικών γνωριμιών καί ἀπ' εὐθείας διαβημάτων τους πρός αὐτήν ἢ ἐκείνη τήν Ἐκκλησιαστική ᾿Αρχή, ὅπως μαρτυρούν τά διασωζόμενα διοριστήρια ίερέων σέ Κοινότητες της Διασποράς.

Ἄλλωστε πρέπει νά ἔχουμε ἐπίσης ὑπόψη μας ὅτι οἱ πλεῖστες, ὰν ὅχι καὶ ὅλες οἱ Κοινότητες της Διασπορᾶς ἡταν αὐτοσυντήρητες, ἡ μάλλον ἐξαρτοῦσαν τήν ἐπιβίωσή τους στίς γενναιόδωρες εἰσφορές μερικῶν ἀπό τά εὐπορώτερα μέλη τους, τά ὁποῖα ἡταν φυσικό νά ἀπαιτοῦν καὶ τελικά νά ἐπιβάλλουν τίς ἀπόψεις τους ἀκόμη καὶ στον καθαρά ἐκκλησιαστικό τομέα, ὅπως θά δοῦμε πιό

κάτω. Πάντως το Οίκουμενικό Πατριαρχείο οὐδέποτε ἐνσυνείδητα ἀπεμπόλησε τά ἱστορικά καί κατοχυοφιένα από τούς Ίερούς Κανόνες δικαιώματα καί προνόμιά του, ἔστω κι πολλές φορές παρέβλεπε στωπηρά καί έξ άνάγκης, ή γιά λόγους εκκλησιαστικής "οίκονομίας", τίς κατά καιρούς παραβιάσεις στό θέμα αὐτό. Τό ὅτι δέ τό Οίχουμενικό Πατοιαρχείο είχε τέτοια δικαιώματα συμπεραίνεται, μεταξύ άλλων, καί από το γεγονός όχι μόνο ήταν άμεσα ύπεύθυνο γιά όλους τούς Όρθοδόξους Χριστιανούς τών Σλαυικών χωρών, άλλά καί έκπροσωπειτο άρχιερατικά στή Δυτική καί Κεντρώα Εὐρώπη μέ τήν ἐκλογή ἀπό αὐτό τῶν κατά καιρούς Μητροπολιτών Φιλαδελφείας μέ έδρα τή Βενετία, άρχης γενομένης άπό τόν Γαβριήλ Σεβηρο (1577-1616) μέχρι καί του Μελετίου Τυπάλδου (1658-1713), σύμφωνα μέ τόν κατάλογο Έπισκόπων πού δημοσίευσε ὁ Ίωάννης Βελοῦδος στό ἔργο του "Ελλήνων "Ορθοδόξων "Αποικία εν Βενετία".

Η έγκατάσταση των Άρχιερέων αὐτών στή Βενετία ύπηρξε, κατά τόν Βελουδο, "ή φυσική συνέπεια της ακλονήτου της 'Οπονενείας άφοσιώσεως είς τά πάτρια". "Όμως, ὅπως εἴδαμε, τό Οίκουμενικό Πατριαρχείο, ακριβως ἐπειδή βρισκόταν τό ίδιο "έγκλωβισμένο" έντός της 'Οθωμανικής Αθτοκρατορίας, ασκούσε δικαιώματά του αθτά με τίς "εθλογίες" των κατά τόπους Κυβερνήσεων καί των τοπικών Κοινοτικών 'Αρχόντων, πάνω στούς δποίους δέν μπορούσε νά άσκήσει καμιά ούσιαστική έξουσία ή επιφροή χωρίς τη θέληση τους. Με τη δημιουργία μάλιστα τοῦ Άνεξάρτητου Έλληνικοῦ Κράτους, καί δή μετά τήν κατά πάντα ἄστοχη καί βεβιασμένη άνακήρυξη της Έκκλησίας της Έλλάδος ώς Αθτοκέφαλης το 1850, πολλές Έλληνικές Όρθόδοξες Κοινότητες της Διασποράς οί δποίες ήταν έχ των πραγμάτων άδύνατο νά γνωρίζουν τήν ῦπαρξη τῶν Κανόνων τῆς Ἐκκλησίας πού διασφάλιζαν τά δικαιώματα τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου, ή καί αν ακόμη τά γνώριζαν, ούδεμίαν ένιωθαν ύποχρέωση ύπακοής της σ' αθτούς, ἀπυθύνονταν στήν Έκκλησία της Έλλάδος σάν τή "Μητέρα Έχκλησία" γιά θέματα πού στήν πραγματικότητα δέν ήταν της δικαιοδοσίας της: "Αλλωστε ή ύπαρξη τών Έλληνικών Διπλωματικών 'Αρχών στίς μεγαλοπόλεις τῆς Εὐρώπης (ὅπως φαίνεται τόσο καθαρά στήν περίπτωση του Έλληνισμού της Μεγάλης Βρετανίας καί δή τοῦ Λονδίνου) ενθάρρυνε τήν ουσιαστική εξάρτηση των Κοινοτήτων, από έκκλησιαστικής ἀπόψεως, ἀπό τήν Έκκλησία τῆς Έλλάδος, χωρίς καμμιά άναφορά στό Οἰκουμενικό Πατριαρχειο.

# Η ἐκκλησιαστική δικαιοδοσία τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου

Στό σημείο αὐτό θεωροῦμε σκόπιμο, νὰ ἀναδημοσιεύσουμε σχετικό ἀπόσπασμα ἀπό τά ἐπίσημα Δίπτυχα τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου, ὅπου καί ἐκτίθενται οἱ ἀπόψεις τοῦ Σεπτοῦ Κέντρου τῆς Ὀρθοδοξίας.

"Ή Έχχλησία τῆς Κωνσταντινουπόλεως, οὖσα πρωτόθρονος μεταξύ τῶν αὐτοκεφάλων Ορθοδόξων Έχκλησιῶν καί ἔχουσα ἐξ ἱστορικῶν καί θεολογικών λόγων τό δικαίωμα καί τήν εὐθύνη τῆς ἐνάρξεως καί τοῦ συντονισμοῦ τῶν διορθοδόξου σημασίας ένεργειῶν, δέν παύει νά αποτελή τοπικήν Έκκλησίαν, ής ή δικαιοδοσία περιορίζεται είς συγκεκριμένην γεωγραφικήν περιοχήν, ὅπερ ἰσχύει κατά τούς κανόνας δι'ὅλας τάς Έχχλησίας, καί διά τήν Ρώμην, πλήν τοῦ προνομίου ἀσκήσεως τῆς άρμοδιότητος είς τάς Έχχλησίας της Διασποράς, ἀπονεμηθέντος ἀποκλειστικῶς Κωνσταντινούπολιν, καί τοῦ θεσμοῦ έκκλήτου. Αί διοικήσεις τοῦ Πόντου, τῆς Θράκης καί της Μικράς 'Ασίας ἀπετέλεσαν τούς πρώτους χώρους της έκκλησιαστικής δικαιοδοσίας τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου. Εἰς αὐτάς προσετέθησαν από τοῦ 8ου αἰωνος αἱ ὑπαγόμεναι εἰς τό 'Ανατολικόν Ίλλυρικόν περιοχαί 'Αδριατικής μέχρι Νέστου καί ἀπό Δουνάβεως καί Ροδόπης μέχρι Κρήτης, αί δποῖαι, μολονότι πολιτικώς ἀπό τοῦ τέλους τοῦ 4ου αἰώνος ύπήχθησαν εὶς τό ἀνατολικόν ρωμαϊκόν κράτος, άλλά καί ἐκκλησιαστικῶς τό 421 διά διατάγματος Θεοδοσίου τοῦ Β΄, ἐξηχολούθησαν μέχρι τοῦ 733 νά ἀποτελοῦν τήν ἐξαρχίαν ἤ τό βικαριᾶτον τῆς Θεσσαλονίκης, ύπαγόμενον είς τήν Έκκλησίαν Είς τήν δικαιοδοσίαν τῆς Ρώμης. Κωνσταντινουπόλεως υπήχθησαν καί οί διά τῆς ίεραποστολικής αὐτής φροντίδος προσελθόντες είς τόν Χριστιανισμόν σλαβικοί λαοί. ή έκκλησία τῆς Ρωσσίας μέχρι τοῦ 15ου αἰῶνος, ἐπί πέντε δηλαδή αἰωνας, ἦτο μία των μητροπόλεων τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου. Εἰς τόν χῶρον τῆς Βαλκανικής ἐσχηματίσθησαν αἱ αὐτόνομοι άρχιεπισκοπαί Τυρνόβου, 'Αχρίδος καί Πεκίου, κατά τήν διάρκειαν όμως της τουρκοκρατίας επανηλθον ύπό την άμεσον δικαιοδοσίαν της Κωνσταντινουπόλεως, είς ην υπήγοντο καί αί κατά τόν 14ο αἰῶνα ὀργανωθεῖσαι μητροπόλεις

Ούγγροβλαχίας καί Μολδοβλαχίας.

εθρυτάτη αθτη δικαιοδοσία τĩ Κωνσταντινουπόλεως ήρξατο σταδιαχᾶ μειουμένη παραχωρήσεως διά τῆς ΤŸ αὐτοκεφάλου ἀξίας εἰς τάς τοπικάς Ἐκκλησία είς τήν Έχχλησίαν τῆς Ρωσσίας (1589), εἰς τή Έκκλησίαν τῆς Έλλάδος (1850), είς τή Έκκλησίαν τῆς Σερβίας (1879), εἰς τήν Ἐκκλησία τῆς Ρουμανίας (1885), εἰς τήν Ἐχχλησίαν τῆ 'Αλβανίας (1937) καί εὶς τήν Έκκλησίαν τῆ Βουλγαρίας (1945).

Σοβαρωτέρα ἦτο ἡ συρρίκνωσις τῆ δικαιοδοσίας τοῦ Οὶκουμενικοῦ Πατριαρχείου, προκύψασα ἐκ τῆς φυγῆς τῶν ὀρθοδόξω πληθυσμῶν ἐκ τῶν πατρογονικῶν αὐτῶν ἑστιῶν ἐ Πόντω, Θράκη καί Μ. ᾿Ασία, αἱ ὁποῖαι ἀπετέλου διά τῶν αἰώνων τόν ἱστορικόν γεωγραφικό χῶρον τῆς ἐκκλησιαστικῆς αὐτοῦ δικαιοδοσίας. Τ φυγή αὐτή συνετελέσθη μετά τόν μικρασιατικό πόλεμον τοῦ 1922- ἐξακολουθεῖ δέ μέχρι σήμερον Οὕτω ἐκ τῶν περιοχῶν ἀπέμειναν ἐν Τουρκί σήμερον ἡ ᾿Αρχιεπισκοπή Κωνσταντινουπόλεω καί τέσσαρες μητροπόλεις: Χαλκηδόνος, Δέρκων Ἡμβρου καί Τενέδου, καί Πριγκηποννήσων.

Έχ τῶν πληθυσμῶν, οἱ ὁποῖο ἐγκατεστάθησαν εἰς Εὐρώπην, ᾿Αμερικήν κα Αὐστραλίαν, ἱδρύθησαν νέαι Ἦχειπισκοπαί κο Μητροπόλεις, μέ πολύν πνευματικόν δυναμισμό δυνάμενον νά συμβάλη ἔτι πλέον εἰς τή πνευματικήν ἀνόρθωσιν τῆς Δύσεως.

Έκτός τῶν ὁρίων τοῦ τουρκικοῦ κράτου ἐξακολουθοῦν νά παραμένουν ἐπίσης ὑπό τή ἄμεσον δικαιοδοσίαν τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου αἱ Μητροπόλεις τῆς Δωδεκανήσου ἡ ἡμιαυτόνομος Ἐκκλησία τῆς Κρήτης, ἡμοναστική πολιτεία τοῦ Ἁγίου "Όρους καὶ ἄλλα Πατριαρχικά Ἱδρύματα καὶ Ἑστίαι ἐν ὅλη τῆ Οἰκουμένη. Ἐπίσης, εἰς τήν δικαιοδοσίαν τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου ἀνήκουν καὶ α μητροπόλεις τῶν λεγομένων "Νέων Χωρῶν", τῶν ὁποίων ἡ διοίκησις παρεχωρήθη ἐπιτροπικῶς εἰς τήν Ἐκκλησίαν τῆς Ἑλλάδος ἐπί τῆ βάσει τῶν ὅρων τῆς Πατριαρχικῆς καὶ Συνοδικῆς Πράξεως τῆς 4ης Σεπτεμβρίου 1928."

(Συνεχίζεται



### KOINOTIKA NEA

### ΧΕΙΡΟΤΟΝΙΑ ΔΙΑΚΟΝΟΥ

Τήν Κυριακήν, 26η Δεκεμβρίου 2004, εἰς τόν Ἱερόν Ναόν Ἡρίων Πάντων Λονδίνου ἐχειροτονήθει ὑπό τοῦ Σεβασμιωτάτου Ἡρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας κ. Γρηγορίου εἰς διάκονον ὁ Θεόδωρος Παπαβασιλείου, λαμβάνων τό ὄνομα Βασίλειος.



Από τήν εἰς διάχονον χειφοτονίαν τοῦ π. Βασιλείου Παπαβασιλείου.

### **ΕΓΚΑΙΝΙΑ ΝΑΟΥ**

Τήν Κυριακή, 7 Νοεμβρίου 2005, τελέσθηκαν μέ κάθε μεγαλοπρέπεια καί σύμφωνα μέ τήν ἱερή παράδοση τά ἐγκαίνια τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ Ἁγίων Παντελεήμονος καί Θεοδώρου στήν πόλη Eastbourne, προεξάρχοντος τοῦ Σεβασμιωτάτου ᾿Αρχιεπισκόπου κ. Γρηγορίου.

Τήν τελετή παρακολούθησαν πλήθος πιστών ὅχι μόνο ἀπό τήν ὁμώνυμη Κοινότητα Eastbourne, ἀλλά καί ἀπό ἄλλες πόλεις τῆς ᾿Αγγλίας.



Τό ἐσωτερικόν τοῦ Ί. Ναοῦ εἰς Eastbourne.

'Αξίζουν δέ συγχαρητηρίων γιά τήν ἐπιτυχία τῆς ἐκδηλώσεως ὁ Ἱερέας τῆς Κοινότητος π. Ἱερόθεος Γεωργίου, ὁ Πρόεδρος τῆς Ἐκκλησιαστικῆς 'Επιτροπῆς κ. Παναγιώτης Χριστοφόρου καί τά λοιπά Μέλη τοῦ Συμβουλίου του, ὅπως ἐπίσης ὁ κ. Μίκης Σκουφαρίδης, ἡ κα Σόνια Σκουφαρίδη, ὁ κ. Μάριος 'Αντωνιάδης, πού ἡγοῦνται τῆς Βοηθητικῆς 'Αδελφότητος, τῆς Σχολικῆς 'Εφορείας καί τοῦ Συλλόγου Νεολαίας τῆς Κοινότητος, καί οἱ Συνεργάτες τους.

### ΔΕΙΠΝΟ

Τήν Τρίτη, 9 Νοεμβρίου 2004, ὁ Σεβασμιώτατος Αρχιεπίσκοπος κ. Γρηγόριος παρέθεσε Δεϊπνο πρός τιμήν τοῦ Ἐξοχωτάτου Προέδρου (Speaker) τοῦ Βρετανικοῦ Κοινοβουλίου κ. Michael Martin καί τῆς συζύγου αυτοῦ στόν ᾿Αρχιεπισκοπικό Οἶκο.

Στό Δεῖπνο παρεκάθησαν ἐπίσης οί:

Canon Robert Wright, Ἐπίσκοπος Κυανέων κ Χουσόστομος, Επίσκοπος Τροπαίου κ. Έπίσκοπος Ναζιανζοῦ κ. 'Αθανάσιος, Θεοδώρητος, ὁ Πρέσβυς τῆς Ἑλλάδος κ. 'Αναστάσιος Σκοπελίτης, ή 'Αναπληρ. 'Υπ. Άρμοστής τῆς Κυποιαχῆς Ύπάτης ᾿Αρμοστίας κα. Μαρία Μιχαήλ, δ κ. Παντελης Δημοσθένους, ό κ. Ἐπαμεινώνδας Ἐμπειοῖκος, ὁ κος καί ἡ κα 'Ανδρέα 'Ιωάννου, οί κ.κ. Κώστας Καββάδας, Σάββας Καραγιάννης, Κώστας Καρούσης, Ίωάννης Δ. Λαιμός, Γιάννης Λύρας, Μάριος Μηναΐδης, Νῖκος Σκηνίτης, Καθ. Γιάννης Χαραλάμπους, Νικόλαος & Χατζηπατέρας, Σελίμ Χοσέ, καί 'Ανδρέας Χριστοδούλου μετά τῶν συζύγων αὐτῶν, καθώς ἐπίσης καί ὁ κ. Ἦθως Χριστοδούλου, ὁ κ. Νῖκος Α. Κομνηνός, καί ή κα Έντμέ Κ. Λεβέντη,



Ο Σεβασμιώτατος ύποδέχεται τόν κ. Michael Martin καί τή σύζυγό του στόν 'Αρχιεπισκοπικό Οἶκο.

# PATRIARCHAL PROCLAMATION ON THE NATIVITY OF CHRIST

Protocol Number 1138

Beloved Brethren and Children in the Lord,

In amazement and full of wonder, and in particular during these days, we are brought face to face with the emptying of the Incarnate Son and Word of God, Who was born of a Virgin and laid in the manger of dumb animals, something inconceivable for mankind and the angelic orders. And whilst the Faithful celebrate festively the joyful event by which, according to the divine condescension, a Saviour was born to us this day, descending unto us through His great majesty, natural, social and spiritual earthquakes and disturbances throw mankind into turmoil far from Christ and trouble the life of all those who love peace.

Social structures are destabilised in the search for new forms and comparisons, spiritual quests are derailed in self-destructing worship, and unheard-of natural disasters occur in different places on earth. All around us, disorder and confusion, killings and devastation; the vision of peace, unwelcome and oppressed. Uncertainty, anxiety, depression, lack of meaning, inexplicability of what is taking place and frequently indifference and even hate have been established within the soul of most men.

Many millions of our fellow men labour, crushed both morally and physically beneath the natural, social and spiritual wreckage. Many of them, unable to withstand the situation, are stricken with various spiritual and bodily injuries. Others seek out the guilty and engage in vindictive acts against those whom in their opinion they hold responsible. Others still, unable to approach those responsible, manifest their displeasure through acts of terrorism directed against the innocent. Others exploit this destabilisation and attempt to profit from it at the expense of their fellow-men. And others, ensconced behind their wealth or their power, live within a particularly closed world and do not feel the pain of others, nor are they interested in its easing.

All this domain has not learnt of salvation through the new-born Christ - occasionally, not even seeking out salvation, being in despair and certain about its utopian redemption through the dominion of evil. It strives by way of its own worldly powers for the solution of its problems and occasionally resorts to the dominions of evil, which when invoked interfere with and increase confusion and pain.

We, beloved children in the Lord, believe and know well that salvation is to be found nowhere else other than in Christ, and that there is no other name by which we may be saved than the name of Jesus Christ. This our certainty is not shaken by the fact that the Saviour of the world appeared on earth as a humble man, a weak infant, a lamb taking away the sin of the world, and accepting the cross and death. We are not alarmed by the fact that the message of love and humility, which He taught us that we ought to accept in order to be saved, is not accepted by the many.

Having in mind the example of our Saviour, we recognise the saving power of humility and of love that was voluntarily crucified - these two supernatural attributes of the Divinity, which fallen man imitates with difficulty. With much love and humility, we repeat to all the saving message of Christ, proclaimed not only by words but through actual application and sacrifice unto death, conquering by the Resurrection. For the sacrifice due to love is sealed by the death of Christ but the transformation of the world is not brought to an end by the death of the One Who loves, but by the surpassing of His death through the Resurrection. And this is the content of salvation, about which we are speaking. Death will never have dominion over us, because Jesus Christ Who is newly-born has trampled on it and abrogated its power.

A Saviour has been born to us this day! He did not come in power as humanly appraised, but in the power of virtue radiating His supreme power, the power of humility of majesty and all-sovereignty and the incomparable power of love sacrificed selflessly and without ulterior motives. We do not have delusions and fruitless hopes that the world in its entirety will quickly accept these truths. We know however and we proclaim that if it does not accept them and does not put them into practice, it will continue to live the torment of mutual destruction, of moral derailment, of the absence of meaning to life, of falsehood and of pain.

For this reason and with much love and great humility, we appeal first to the Faithful to invite Christ to be born in our hearts, not as a simple emotional sensation of worldly euphoria of a short-lived and fleeting duration but as a radical change of our belief in the verifiable, as a rebirth in Christ, such a change that the divine attributes of love and humility may constitute the fundamental elements of our existence. Further, with such ardent love and humility, we invite all our fellow-men, whether they know Christ or not, to draw near to Jesus Christ Who was incarnate for their salvation as well as a guileless lamb so as to receive from Him peace in their hearts, knowledge of the purpose of life, negation of pain, eternity and inalienability, and joy of life with Him which surpasses everything imaginable.

May Christ, by the prayers of the All-Holy Theotokos, who loaned her own flesh to the Saviour Christ, and of our Holy predecessors John the Golden-Mouthed and Gregory the Theologian, whose sacred relics have recently been returned to our Church, as well as all the Saints, be born in the manger of all our hearts and reside there permanently so that we may live with Him the joy of His presence, His indescribable love and His extraordinary humility. Amen.

At the Phanar, Christmas 2004 Vartholomaeos of Constantinople fervent intercessor to God for you all

### **ENCYCLICAL LETTERS**

of His Eminence Archbishop Gregorios of Thyateira and Great Britain

#### FOR ADVENT 2004

Christians always prepare to celebrate and welcome those great events which have left their mark on the history of Humanity -and the coming of Christ into the world is the most important event in human history. For this reason, according to tradition all Christians make preparations, preparing their soul and body, revitalising their thoughts and memories, and mentally transferring themselves to the mind of God so as (humanly speaking) to see and draw near to the Divine Love and the providence of God for His creation.

Therefore, forty days before the event that was of such importance for the world, the Church hymns the divine benevolence and invites the Faithful to praise the Creator, Who through His infinite and eternal love granted Creation such a grace and joy. During this period prior to Christmas we Orthodox Christians fast -that is, we abstain from various foods, we do not eat meat, we refrain from fish after the feast of St. Spyridon (12th December), we do not drink milk and we eat neither cheese nor eggs. And all this not from vainglory, as in the case of the Pharisees at the time of Christ, but as a form of training and spiritual exercise. We test and exercise our will, we gain mastery in discipline and in the deprivation of various foodstuffs to show that we are ready for great sacrifices and privations when necessary and when circumstances and necessity bring it about that we confess Christ through the shedding of blood. We exercise and instruct ourselves in accordance with the Will of God, as did Christ Himself. He fasted for forty days in the desert and with authority and assurance confronted the demon, when it came to tempt and test him, but also to discover whether He is god or man.

Never-the-less, we must not forgot that the Orthodox Church enters the festal period of Christmas from the first week of the Christmas Fast. From the feast of the Entry of the Mother of God into the Temple, we will hear the Christmas hymn that is

most lyrical and triumphal,

'Christ is born, give glory! Christ comes from heaven, go to meet him. Christ is—upon earth, be exalted! Sing to the Lord all the earth, and all you peoples, raise—the hymn with joy: for he has

heen glorified!'

This hymn reminds us, as does this whole period, of the glory and majesty of God. And the majesty of God and His eternal glory is the coming of 'His Only-begotten Son' into the world in the shape and form of man 'from the Holy Spirit and the Virgin Mary'. Justifiably indeed do western Christians proclaim this truth. They call this period prior to Christmas 'Advent', a significant coming, one that is historical and that has put its mark on the progress of the human race. This is the purpose of this period prior to the majestic holy-days of Christmas, to remind us of the Birth of the God-man. As St. Peter Characteristically writes,

You therefore, beloved, since you are forewarned, beware that you are not carried away with the error of the lawless and lose your own stability. But grow in the grace and knowledge of our Lord and Saviour Jesus Christ' (2 Peter 3:17-18).

However, entering this especial period of our ecclesiastical life and society, beloved brethren and children in the Lord, we are invited to celebrate these days with humility and sacred reflection, always having Christ and the centuries-long history of the Church as our pattern. Let us foster virtue and sanctity, just as the Saints of God -both male and female -have done since the foundation of the world.

Let us not be afraid or be in two minds as to the anguish that we experience and daily see around us, but always have the gaze of our heart and soul fixed on Him Whose sacred Incarnation and encounter with us will be celebrated by Christians and the rest of humanity in a few weeks' time. Consequently, do not neglect to attend church regularly together with your family and to participate with humility in the sacramental life of our Church. Do not put off sharing

your 'good things' with others, 'your neighbours', generously making an offering for the upkeep of the Church and for the spreading of the Gospel of Salvation which Christ brought to the world. Guard the institution of the family as the apple of your eye and surround education and the schools with affection and feelings of generosity. Above all, do not neglect to rely on Him in the hour of temptation and trials and to praise God for the mystery of salvation which He gave us and which was unkown in earlier times, as St. Paul characteristically reminds us when he writes,

In former generations (this) was not made known to mankind, as it has now been revealed to His holy apostles and prophets by the Spirit: that is, the Gentiles have become fellow-heirs, members of the same body, and sharers in the promise in Christ Jesus through the gospel'. (Eph. 3:5-6).

In other words, the Holy Spirit has revealed that the Gentiles (the idolaters), united in a spiritual body with those Christians who were previously Jews, are co-heirs and participants in the redeeming promise of God. The Gentiles, therefore, acquire these privileges through their union with Christ when they reach union in faith with the Gospel. Let us always have this Gospel of divine love in our soul and in our mind, in our life and in our family, to nurture us and renew us all the days of our life.

With these thoughts and sacred expectations, I again have the opportunity of communicating with you. I greet you in the Lord and pray that you will spend this festal period in soundness of both soul and body; and that in health and with peace you may welcome our Lord in Bethlehem of Judea, and I

remain with much love and prayers.

#### ON THE OCCASION OF THE FEAST OF THE NATIVITY, ACCORDING TO THE FLESH, OF OUR LORD JESUS CHRIST

Beloved fellow-workers and children in the Lord,

'Bethlehem, welcome the Mother City of God; for she has come to give birth in you to the light that never sets. You Angels, marvel in heaven; humans, give glory on earth; Magi from Persia, bring your triply glorious gift; Shepherds abiding in the fields, sing the thrice-holy hymn. Let everything that has breath praise the Maker of All.' (Christmas hymn)

The joyful Feast of Christmas has shined upon us again, and our Mother Church invites us to celebrate the Event, to honour the day and to glorify with all our heart Christ, our Benefactor who put on flesh, took the form of a servant and came down on earth to meet humanity, to bring men the Gospel of Divine Love and to assure them that God remembers His creation for which He 'sent his only Son into the world so that we

might live through him'. (1 John 4:9)

Christmas is the Feast of Joy and the renewal of our blessed hope in the Triune God, who in His compassion sent Christ, the Second Person of the Holy Trinity, to become the sharer and partaker of human nature. For this reason St. Paul also often mentions the mystery of the 'emptying' of Christ's Divinity in order to receive humanity, to sanctify us, purify us, heal us and raise us up to heaven. It has justly been observed that modern man is in need of healing. In other words, he must return to Christ, the New-born Child, as the prodigal son - with humility and sincerity; to kneel before Him as the Magi and the Shepherds and to sing to Him as the Angels, who had the privilege to live the unforgettable moments of the God-man's Presence on earth in the cave in Bethlehem of Judea. We are in need of mystical rebirth in Christ and the evangelising' of our life that we may become true sharers and partakers of the Mystery of the Nativity.

Already 2,000 years have passed since the time when Christ came into the world as a man, 'born of a woman, born under the law, in order to redeem those who were under the law, so that we might receive adoption as children' (Galatians 4:4,5). The Event of Christmas, the natural and divine Presence of the God-man continues; it is a living Event and it fills the heart of man with the Mystery and Joy of His Presence. Christ brought the Gospel of Joy, He renewed the hopes of mankind, and guided the fallen, pagan world to another, holy, Godly world, which is preached in many ways through the Church in all the world; throughout the entire occumene.

The Mystery of the Incarnation, in a unique and unrepeatable way, continuously reveals Divine Love, which was not limited to the Incarnation of the Second Person of the Holy Trinity, but fulfilled its unique mission with the Passion, the Cross, the Death, the Resurrection and the Assumption into heaven of our Lord Jesus Christ. The continuation of the Mystery of this Divine Revelation is Pentecost and the establishment of the Church, which continues to bring to mind and bring to life in the conscience of the human race the great events which all we Christians are invited again this year to celebrate, together with all of humanity, all of creation, for which Christ entered into the world unnoticed, as 'a child wrapped in swaddling clothes, as 'a child in a manger, because there was no place for them in the inn', as the historian of the Church, St. Luke the Evangelist, characteristically notes. (Chapter 2:7)

Christmas reminds us also of the deepest relationship between God and man, which at the same time constitutes the crowning achievement of the relations which link man with God and creation, in which the human family lives and moves, and therefore man is called to protect it, to uphold it and to sanctify it in Christ. For the ultimate purpose of the work of Divine Economy is the sanctification of man as an icon of the Invisible God, for whom the Second Person of the Holy Trinity took flesh and humbled Himself unto death.

It is this Divine Condescension which we Christians again this year celebrate with brightness throughout the world, and with us all the people of the world celebrate and indirectly they participate in the Mystery of Divine Economy, as it was revealed the night of Christmas in Bethlehem of Judea. The Apostle Paul preaches this existential relationship between Christ and man. He writes: 'for the one who sanctifies and those who are sanctified all have one Father. For this reason Jesus is not ashamed to call them brothers and sisters, saying, I will proclaim your name to my brothers and sisters, in the midst of the congregation I will praise you. (Hebrews 2:11-12)

However, for the Joy of Christmas to be full, fruitful, continuous and beneficial, we must uphold and preserve this Sacred and Eternal Confession and Faith. To confess, in other words, the flesh-bearing Christ in our living and active faith in Him; to participate sacramentally in the life of the Church. Our parish, our community, is the sacred field, the spiritual font, and the holy ark where we exercise the confession and worship of our Lord Jesus Christ. Therefore, it is indispensible to regularly commune the Most Pure Mysteries, to go to church continuously and with fear of God, faith and love, and to struggle to respond to our obligations toward our families and the society at large of which we are members. Only with our continuous and unceasing relationship with the Church do we obtain specific experiences through which we come to a deeper understanding of the Mystery of Christmas. We are assured that God is with us, as the name Emanuel is interpreted by the prophet Isaiah in reference to Christ. (Chapter 7:14)

God is with us and dwelt among us, and Christmas is invites us once again to glorify our Gracious

Lord. Therefore, let us celebrate in a sacred manner and let us ask Him to remain with us always, to have mercy on us, heal us, forgive us and to deliver us from evil, from terror, deceit, greed, fear, sin, pride and conceit. May He always remind us of His own humility, His own self-denial and His own love for mankind

With fervour of the Spirit and in the spirit of the saints in these days of the Birth in Bethlehem, Judea of the Manifest Sun of Righteousness, Christ the Saviour, I warmly greet you all and wish you all health and the Joy of Christ, and that the new year, 2005, may be peaceful and blessed, and I remain with much love and many prayers.

# ADDRESS BY HIS EMINENCE ARCHBISHOP GREGORIOS OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN AT THE MEETING OF THE LONDON CHURCH LEADERS ON 2nd NOVEMBER 2004 AT THE HEADQUARTERS OF THE ARCHDIOCESE.

This morning it gives me great pleasure to welcome you, the Leaders of the London Churches, to Thyateira House, the headquarters of the Ecumenical Patriarchate of Constantinople's Archdiocese of Thyateira and Great Britain.

The Archdiocese was established by the Patriarchate in 1922 to look after the spiritual needs of Orthodox Christians not only in the British Isles but also in Central and Western Europe, including Scandinavia and Malta. Of this extensive empire only Malta now remains!

Orthodox Christians, mostly of Greek origin, had been living in the British Isles for some centuries and a church had been opened in the seventeenth century. By the end of the nineteenth century three churches, which still flourish, had been built, the first in Manchester, followed by the Cathedral in Bayswater and church in Liverpool. A fourth parish was established in Cardiff in 1904.

The establishment of a diocese opened a new and, one might say, prophetic and blessed chapter for Orthodoxy in Great Britain, because immediately after the Second World War large numbers of immigrants from Orthodox countries, in particular from the island of Cyprus arrived on these shores and settled here permanently. In 1948 the first parish to be established by these new immigrants was started in the Anglican Church of All Saints, Camden Town.

The arrival of Archbishop Athenagoras II in 1964 marked the beginning of a new era in the life of the Archdiocese. This building was purchased to house both the Archbishop and the diocesan offices and many new communities were established to serve the needs of Orthodox Christians who were now settling in all parts of Great Britain and Ireland. The Turkish invasion and the subsequent tragic division of Cyprus brought about a second large immigration of Orthodox Christians. The establishing of new communities has continued until the present and our people are now served by some twenty-five parishes in the Greater London area and nearly ninety in the rest of the British Isles. It seems that these are sufficient to cover the spiritual and other needs of the faithful, who have now reached the Biblical target of the third and fourth generation.

During this time new young and well-educated priests have been appointed to supply the needs of the newly established communities. In the nineteen seventies a number of Assistant Bishops were appointed. So today, exactly forty years after the arrival of Archbishop Athenagoras, we have four Assistant Bishops and nearly one hundred Priests and Deacons under the leadership of the Archbishop, who is himself appointed by the Synod of the Ecumenical

Patriarchate. Most of our clergy come from Greece and Cyprus, but in recent years we have ordained priests who have been born here and have studied here and in Greece. At the moment we have six candidates for the priesthood studying in the Theological School of Salonica, and we hope that in a few years time they will be ordained and serve in our country.

Our Orthodox Church has always set her face against proselytism, but is happy to receive those who come to her in sincerity and humility. It is in this spirit that I should like to also mention that since the time of Archbishop Athenagoras a number of Englishmen have been ordained for the Archdiocese, one of whom has been consecrated as an Assistant Bishop. A number of these clergymen are able to celebrate the Liturgy not only in English, but also in Greek, Slavonic and other languages, for our parishes are there not only for Greeks and Cypriots, but for all Orthodox who come to them. Moreover many of our second and third generation faithful are helped by some use of English in our services, and next year we shall celebrate the tenth anniversary of the publication of our official translation of the Liturgy of St. John Chrysostom, issued with our authority and the blessing of the Patriarch.

One of a Bishop's principal duties is to teach, and so education is at the heart of our mission. In all our communities we have Greek schools, which provide instruction not only in Greek language, history and culture, but also in the faith. Most of our parishes organise these schools which have the active support of the Greek and Cypriot Ministries of Education, on Saturdays; others on one or more weekday evenings. A number of parishes also organise Sunday Schools in connection with the Sunday celebration. Many parishes run Youth Clubs, and the Archdiocese opened the first denominational Orthodox Primary School, St. Cyprian's, in Thornton Heath.

We have also started a Theological and Ecclesiastical Seminary, whose purpose is not only to prepare men for the priesthood, but also to provide 'in service' training engaged in parish ministry and also for lay people involved in the catechetical and other religious tasks in the Church. At present the Seminary operates by means of weekday evening classes.

The Archdiocese also runs a school for learning and practising traditional Byzantine music and chant, for we believe that to have good singing in our churches improves and embellishes our liturgical and ecclesiastical life and improves the ethos and understanding of the service, which deepens the understanding of the word of God and educates the faithful.

Needless to say we organise during the course of the year meetings for the clergy and for the clergy and laity together. This year, for the first time, we held a most successful residential meeting for the clergy in Glasgow. With a flock that is scattered throughout the United Kingdom, meetings of clergy and laity are normally organised on a regional basis which gather a number of local parishes to report on both problems and progress and to exchange views and ideas about the future of the Church and the demands of the everyday ministry and our diaconia in spreading the Good News in a world which is continuously changing and in confusion and under pressure because of the many problems and demands of contemporary life.

There is also a great need for adult education in the Faith, and to this end, we publish each week and distribute to all the communities from the Archdiocese a leaflet containing the text of the Sunday Epistle and Gospel, in Greek and English, together with a short homily, again in Greek and

English. These homilies are written by various members of the clergy and have, for the last few years been devoted to the Epistles. For the last eight years I have myself given a short 'Thought for the Day' every morning on London Greek Radio. We also publish a quarterly magazine, Orthodox Herald, devoted to the diocesan news, including various Encyclical Letters from the Patriarch and the Archbishop. A number of the parishes also publish newsletters, either weekly or monthly.

As you are all aware, running the Church is not simply the task of the clergy, and none of us would get very far without the devoted co-operation and work of lay people. This is especially true of this Archdiocese in which each Community is to a great extent selfgoverning. The majority of our parishes exist because groups of lay people got together, started a community and then sought the blessing of the Archbishop on their enterprise. Archbishop Athenegoras used to say, 'Get yourselves organised, and I'll find you a priest'. Each community is financially independent and selfsupporting. Indeed, it could be said that our organisation is 'congregational'. There is no obligatory 'parish quota', payable to the Archdiocese and there are therefore no central funds. The parish finances, including the stipend of the priest, and those of the Archdiocese are entirely independent on the generosity of the people.

The organisation of the communities and the relations between them and the 'centre' are governed by a Diocesan Constitution', which has been adopted by almost all the communities. Through the Church Committees and the Ladies' Auxiliary Societies our lay people play a vital part in the work and progress of the Archdiocese.

It is through the efforts of our laity that many of our communities have been able to purchase, and even build, their own buildings. Many of our churches have come to us through the generous help of our Christian brothers and sisters, in particular the Church of England, the Methodist Church and the Catholic Apostolic Church. Some of these we have been able to purchase, others we rent and in others we are welcomed to celebrate by the local clergy. Through you, the Leaders of the Local Churches, we thank your churches for their generosity and support.

Finally, I would remind you that the Ecumenical Patriarchate has supported the movement and work for the unification of divided Christianity since its very early years. In this spirit this Archdiocese is a member of both the CTBI and CTE and the other national ecumenical instruments, and has its representative on the General locally. We also give our warm support to the Council of Christians and Jews. It is in this spirit of Christian love and fellowship that I am delighted to have been able to offer you our hospitality this morning, and I pray that our meeting here may be a foretaste of our everlasting fellowship in the Kingdom of the Father, the Son and the Holy Spirit. With these few words I welcome you and I thank you very much for accepting our invitation.

#### ARCHBISHOP GREGORIOS' ADDRESS OF WELCOME TO THE RT. HON. MICHAEL MARTIN, SPEAKER OF THE HOUSE OF COMMONS, AT THYATERA HOUSE ON TUESDAY, 9TH NOVEMBER 2004

Mr. Speaker and Mrs. Martin,

I am delighted to welcome you here this evening to Thyateira House, both the headquarters of the Archdiocese of Thyateira and Great Britain and the representation of the Oecumenical Patriarchate, the prime see of Orthodoxy, in the United Kingdom.

Orthodoxy and our own Faith look back to a shared belief and common history during the first one thousand years of Christianity, with saints and martyrs of the Early Church being venerated by Orthodox and Roman Catholics alike. And there were close links between the Christians of these islands and those in the area of the Eastern Mediterranean. Indeed, was it not St. Theodore of Tarsus, a bishop born in Asia Minor and educated in Athens, who reorganised the Church in England during the seventh century? And did not Armenians and others find refuge in Ireland during the Iconoclast Controversy? And was not St. Andrew the Apostle - a former fisherman from Galilee - to become the patron saint of Scotland after a portion of his relics had been brought there from either Rome or Patras?

Eastern Christianity therefore has a long history and attachment to the British Isles; and even after the Great Schism of 1054 there continued to be visitors and others who came to these shores - including, believe it or not, an Emperor of Byzantium.

Following the fall of Constantinople in 1453, refugees fled to Western Europe and a few arrived here. More came in the seventeenth century and a church was built in Soho (its foundation stone is to be found in the narthex of our cathedral in Bayswater s Moscow Road). Other churches followed in the nineteenth century in London as well as in Manchester, Liverpool and Cardiff (and, briefly, missions in Bristol and Wolverhampton). In 1922, our mother Church, the Oecumenical Patriarchate, following the expulsion and removal of Orthodox Christians in Asia Minor, established a diocese for western Europe based in London, to which it gave the name of the Apostolic See of Thyateira, a city mentioned in the book of Revelation.

In the early nineteen-sixties, most of Western Europe was detached to form separate dioceses, with the result that the renamed Archdiocese of Thyateira and Great Britain now covers the British Isles and the Republic of Malta. Today its Faithful, who are well in excess of 300,000, are organised in more than one hundred parishes and Communities, almost thirty of which are in London but a number of which are in Scotland - including a cathedral in the Dowanhill district of Glasgow (the generous gift of our common friend, the late Sir Reo Stakis, who contributed so much to the life of your beloved Scotland).

It is the headquarters of this Archdiocese in which you find yourself this evening - and I warmly welcome you in the name of His All-Holiness the Occumenical Patriarch and of all the Orthodox Christians under his omophorion living in this country.

And, in this connection and on this special occasion, I should like to express my thanks and those of the Faithful of this Archdiocese for the support that this country offers the Oecumenical Patriarchate. I have no need to repeat that this great ecclesiastical institution has, for the past seventeen centuries, contributed greatly to Christianity, to peace and to the expansion of Christian civilisation. And it could be said that Christianity survived and flourished because it was protected by the Christians of Byzantium, who acted as a barrier to the attempts of the barbarians and of Islam to capture Europe.

I therefore appeal to you as a politician and as a Christian with deeply-held convictions to remember our Mother Church which has now been deprived of its Faithful in Turkey and which depends on the diaspora and civilised countries such as the United States of America, Europe, Australia and this liberal country for its survival and future.

# SPEECH BY VASILIOS (THEODORE) PAPAVASILIOU AT HIS ORDINATION FROM SUBDEACON TO DEACON

It is with both fear and joy that I stand here before you today in this beautiful church of All Saints. With fear because our gracious God, in his boundless mercy, is conferring upon me this fearful and sacred ministry - to serve in the holy Altar and to minister the most Holy and Fearful Body and Blood of our Lord Jesus Christ. But with joy because it is at times such as this when we understand even more the limitless compassion of God who, in his mercy and wisdom, did not give this ministry to the sinless angels who are worthy to perform the tasks of the deacon, but He granted it to sinful men. And so we understand that God does not only forgive us, but also blesses us to do things of which we are not worthy. But my joy does not end there. It is also a great honour for me to be ordained in this magnificent church of All Saints where my grandfather of blessed memory, Fr. Vasilios Kaloghyrou, served as a priest for a few years together with our Archbishop and Arch-shepherd Gregorios when he was also a priest here. It is therefore a great honour to receive the gift of ordination from your hands, holy master, and to serve under your omophorion.

Although my calling to enter into this sacred ministry was something I realised only a few years ago, it was my experience of the Church as a small child which first placed the desire in my heart to serve God. My earliest memories are of the Divine Liturgy, and even as a child I knew that in church I was in a place not of this world - a place of Divine beauty and meaning. After many years of estrangement from the Church and seeking that world of Divine beauty and meaning which I had lost, I once again entered an Orthodox church to attend the Divine Liturgy, this time as an adult. At that very moment I knew that I had come home, and it was that vision of the Divine which brought me back into the fold and which placed in my heart the desire to learn about our Faith, and to then become a cleric and finally a hieromonk.

This decision, together with the blessing of His Eminence, led me to Thessaloniki where I lived and studied Greek, theology and Byzantine music for five years. But without doubt, the greatest blessing and experience I had in Thessaloniki was the love of the people and of the Church. It is my hope that in some way I will be able to give to the people here what the people and Church of Thessaloniki gave me.

However, many have asked me what do I think I have to offer the Church as a clergyman, and my answer is always the same: my presence. Our presence - our willingness to participate and serve - is in itself a ministry, and we are all, in our own way, capable and called to this ministry, whatever qualities we may or may not possess. As for me, may God grant me the grace to serve His people with humility; to imitate our Shepherd and Great High Priest Lord Jesus Christ, Who came not to be served, but to serve.

I deeply thank you, holy master, for giving me your blessing to enter into this sacred ministry, and for the pastoral care you have always shown to me and my family. I thank my father and mother, my brother, all my relatives, my teachers and friends, the schools and foundations of Greece which helped and encouraged me in many ways to live and study in Greece for five blessed years. I thank Fr. Spyridon Kalaitzoglou for all his love and spiritual guidance during my years as a student in Thessaloniki, and my spiritual father, Fr. Anastasios Salapatas, for his support and all the respect and patience he has shown me.

I ask your prayers, master, and the prayers of all of you here, that God may give me the strength and wisdom to serve the Church of God as every Christian should: with love; with integrity; with humility; and with fear of God.

26 December, 2004 at the All Saints Cathedral, Camden Town, London.

### KHPYΓΜΑΤΑ - SERMONS Τά Χοιστούγεννα-Christmas

"Γνωρίζω ύμιν τό εὐαγγέλιον.... δι' ἀποκαλύψεως Ίησοὺ Χριστοὺ".

Μιά μέρα μετά τήν "Μητρόπολη των έορτων". Δεύτερη μέρα των Χριστουγέννων, Κυριακή φέτος ή Σύναξις τῆς Ύπεραγίας Θεοτόκου καί 'Αειπαρθένου Μαρίας. Καί ὁ 'Απόστολος των 'Εθνων διαλαλεῖ: "Δι' ἀποκαλύψεως Ίησοῦ Χριστοῦ γνωρίζω ὑμῖν τό εῦαγγέλιον τό εῦαγγελισθέν ὑπ' ἐμοῦ...". Θεοφώτιστοι οἱ "Αγιοι 'Απόστολοι, Θεοδίδακτοι' ἐμπνευόμενοι ἀπό τό Πανάγιον Πνεῦμα ἔγραψαν καί ἐδίδαξαν.

"Πάσα Γραφή θεόπνευστος". Ή θεοπνευστία τῆς Αγίας Γραφῆς, τόσο τῶν 49 βιβλίων τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, ὅσο καὶ τῶν 27 βιβλίων τῆς Καινῆς Διαθήκης, μαζί μέ τήν ἱερά μας Παράδοση, εἶναι τά θεμέλια καὶ ἡ βάση τῆς Όρθόδοξης Χριστιανικῆς μας Πίστεως. Θεόπνευστοι οἱ ἱεροἱ συγγραφεῖς τῆς 'Αγίας Γραφῆς καὶ οἱ θειότατοι καὶ ἱεροἱτατοι Πατέρες

τῆς Έκκλησίας μας.

"Εθδόκησεν ὁ Θεός" καί ὁ Απ. Παθλος "κληθείς διά τῆς χάριτος αὐτοῦ", ἀπεκάλυψε σέ μᾶς τόν Υίόν τοῦ Θεοῦ, "γεννώμενον ἐχ γυναικός, γεννώμενον ύπό νόμον, ΐνα τούς ύπό νόμον εξαγοράση, ΐνα τήν υίοθεσίαν "Χριστός έπί γης"! Τό ἀπολάβωμεν". Εὐαγγέλιον "οὐκ ἐστι κατά ἄνθρωπον", ἀλλά Χριστου" άποκαλύψεως Ίησου Χοιστομίμητη καί άγια ή βιωτή και ή πολιτεία τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων καί πεφωτισμένων Άγιοπνευματικά Πατέρων τῆς Έκκλησίας μας. Όρθόδοξη καί Όρθόπρακτη ή ζωή τους. Έρμήνευσαν, εδίδαξαν, εσχολίασαν ύπομνημάτισαν δρθόδοξα καί γνήσια όλα τά κανονικά βιβλία της <sup>\*</sup>Αγίας Γραφης καί αντέκρουσαν μέσα στήν ασέληνη νύχτα της είδωλολατρική πλάνης όλα τά ψευδεπίγραφα καί αἰρετικά βιβλία καί τή διδασκαλία τῶν αίρετικών. "Η Παράδοση της Έκκλησίας συνδέεται μέ τά στάδια της πνευματικής τελειώσεως, πού είναι ή κάθαρση τῆς καρδιᾶς, ὁ φωτισμός τοῦ νοῦ καί ἡ θέωση τοῦ ἀνθρώπου." Αὐτό πραγματοποιεῖται τόσο μέ τά μυστήρια, οσο καί μέ τήν ἀσκητική ζωή τῆς Έκκλησίας μας. Τά Μυστήρια προϋποθέτουν τήν ἄσκηση, πού είναι ή Εὐαγγελική ζωή, ἀλλά καί ή ἄσκηση δλοκληρώνεται μέ τήν μυστηριακή ζωή.

Τό Εὐαγγέλιον, πού δι' ἀποκαλύψεως Χριστοῦ, διασαλπίζει ὁ Πρῶτος μετά τόν Ένα, μέ τήν χάρη τοῦ Θεοῦ δέ τό συνεχίζουν οί Διάδοχοι τῶν ᾿Αποστόλων, αὐτό δέ τό ἔργον τῶν Ἱερέων, κατά τούς Ἁγίους Πατέρας, έννοεϊται "ώς ἔργον θεραπευτικόν, ἀπαραίτητη προϋπόθεση τοῦ Διακόνου, τοῦ Πρεσβυτέρου καί τοῦ Ἐπισκόπου εἶναι νά συνδέονται μέ τά στάδια τῆς πνευματικῆς τελειώσεως. ή σύνδεση τῶν σταδίων τῆς πνευματικής ζωής μέ τούς βαθμούς τής Ίερωσύνης φανερώνει τό περιεχόμενο, αλλά καί τήν ἀποστολή τῆς Ὀρθοδόξου Κατηχήσεως καί τοῦ ἐπαναευαγγελισμοῦ μας. Τό ἐπί θύραις εὐχόμεθα νά εἶναι νέον ἔτος 2005 Αγιοπνευματικά ηλιόφωτον, δ δέ ἄνθρωπος νά γίνει ὄν θεόχαρες, θεόμορφον, θεοειδές, μέ μίαν ζωήν θεοφανική καί αναστάσιμη."

We sing at every matins service God is the Lord and has revealed himself to us. Blessed is He that comes in the name of the Lord. The Nativity of Christ which we celebrated yesterday is the culmination of God's revelation to the world. God is with us: The pre-eternal Word of God has become flesh and has been born for our sake as a little child. In essence the Christian faith comprises the response of the people of God to that ineffable visitation which is the revelation of Jesus Christ.

Today's epistle reading seeks to establish St. Paul's personal visitation from on high when Christ revealed Himself to him as the credentials of his apostleship which is, in turn, verified by his response to that divine revelation and experience. St. Paul is writing as a matter of urgency to the Galatian Churches he founded to urge them to hold fast to the gospel he transmitted to them as a genuine apostle: not as one of the twelve whose eyes saw, ears heard and hands handled Christ during his sojourn on earth, but neither as one who heard the faith from one of these men. St. Paul defends his apostolic authority as one who received the gospel directly by God Himself with no human intermediary through the revelation of Jesus Christ which took place on the road to Damascus. At the same time he indicates the divine character of the Gospel which has nothing in common with man-made systems of religious belief.

What is astonishing is that St. Paul who was fervently committed to the faith and traditions of his fathers and vehemently opposed the advent of Christianity should be so suddenly converted and committed to Christ. This is in fact the argument that the apostle advances to the Galatians here as proof of the divine vision and of the power of the revelation of Christ upon which his apostleship is founded.

Indeed he goes on to say that subsequent to his conversion he had no need to confer with any other person as to the content of his vision which he accepted as the divine revelation of the Son of God imparting to him immediately and directly knowledge of Christ and his gospel. His eventual going up to Jerusalem after three years and meeting with Peter was in the interest of the common mission of the apostles to build up the body of Christ.

For the rest of his life St. Paul held fast to the gift he received which inspired him to travail unceasingly for the spreading of the Good News about Christ working out his salvation and the salvation of those around him. The gift of the Holy Spirit we too have received and have the potential to be transformed and transform the world. Let it be our prayer to be found worthy to discover this Christmas season a gift worth treasuring: the revelation of the new- born Christ in our heart.

### LANGUAGE MAINTENANCE, SHIFT AND DEATH IN THE GREEK - CYPRIOT COMMUNITY OF THE WEST MIDLANDS

by Helen G. Yiacoumis, B.A. (Honours)

### INTRODUCTION - GREEK - CYRPIOTS IN ENGLAND

As a result of emigration from Cyprus during the last forty years, one third of the population of the island (one in six Cypriots) now resides in Britain. Greek - Cypriots form the largest Greek - speaking community in Britain today and the estimated Greek - Cypriot population is around 200,000.

The first sizeable group of Greek - Cypriot immigrants arrived in the U.K. during the interwar years (1920 - 1940) and consisted principally of young men in search of education and work. After the war, more substantial numbers of Greek-Cypriot men arrived with the same purposes and once they had found permanent work and housing, they sent for their The 1955-60 families. struggle Independence and the Turkish Invasion of 1974 gave rise to further waves of Greek-Cypriot immigration to the U.K. with numbers peaking in 1960-61 when over 25,000 Greek-Cypriots left Cyprus for Britain.

This large-scale immigration to Britain (and indeed to other countries such as Australia and America) by Greek-Cypriots is largely determined by economic and educational factors. Originally, the Greek-Cypriots that left their homes came to Britain in search of work in order to improve their standard of living. In the 1950's and 1960's, they worked mainly in the service sector; catering, clothing and shoe manufacturing, hairdressing and grocery retailing. (Papadaki d' Onofrio and Roussou 1991). From the late 1960's onwards, selfemployment has become the general trend among Greek-Cypriots, who have established themselves in a variety of small businesses from travel agencies and estate agents to the more traditional catering. According to Anthias (1984) there is a growing tendency especially among the second and third generations to move away from the traditional Greek-Cypriot areas of employment. This must be attributed to education and the greater opportunities available to young British-born Greek-Cypriots, giving them more options than their parents had. As Oakley points out, 'the involvement of Cypriots in catering has no roots in traditional Cypriot culture: it is a response to the opportunities available to - and grasped by - the immigrants once they had settled'. (Oakley 1970: 100)

However, this is where the distinction between the London Greek-Cypriot community (by far the largest with a population of approximately 100,000) and the West Midlands community (with numbers is the region of 25,000) has to be introduced. It has to be noted that such a shift in occupation trends has not occurred on a large scale in the West Midlands. While due to Higher Education, a few second and third generation 'Greek-Cypriots are breaking with tradition and

branching out into other areas such as law, teaching, management and accountancy, their parents and many of their peers are still very much in the catering business and more specifically, the 'Fish and Chips' business. Although official figures are not available, it is overwhelmingly clear that the



majority of Greek-Cypriots in the West Midlands, Greek-Cypriots have a monopoly in the 'Fish and Chips' sector of catering! The fact that these are usually family enterprises is significant because it means that labour costs are kept down making the business more profitable. As George and Millerson note, 'Cypriots come to Britain to make money and they are most likely to achieve this by running small business, where husband, wife and other relatives can work long hours'. (George and Millerson 1966:285)

It is generally accepted that being a much smaller group, the West Midlands Greek - Cypriot community does not necessarily follow trends and tendencies set by or observed in the London community. There is no specific area of the West Midlands where Greek - Cypriots live (there is no Haringey-style concentration) but at the same time, the smaller numbers have meant that the community is extremely well-organized and close-knit. (As no official figurers are available and no extensive studies on the subject of the London versus the West Midland community have been carried out, I have no option but to generalise from what I can gather through personal experience, what I have been told and what little information is available.)

However, a universal phenomenon amongst Britain's Greek-Cypriot communities is their tendency to set up their own clubs and societies in order to promote as far as possible the retention of their traditions, customs and values. There are over 100 Greek Orthodox Churches in the U.K. and these are generally responsible for running the Community Greek Schools, established in order to teach the language to the second and third generation Greek-Cypriots. As we will see later, these are decisive factors in determining language maintenance, shift and death

### LANGUAGE MAINTENANCE, SHIFT AND DEATH

### **DEFINITIONS:**

'Language shift simply means that the community gives up a language completely in favour of another one. In language maintenance, the community collectively decides to continue using the language or languages it has traditionally used... Language death occurs when a community shifts to a new language totally so that the old language is no longer used...' (Fasold 1984: 213)

Among the most commonly cited causes of language shift is migration; either by small groups who migrate to an area where another language is spoken, or, less commonly by larger groups who 'swamp' the local population with their language (Fasold). Most studies done on the subject concern the shift of small linguistic groups who shift to the language of a larger, higher status group. As Fasold points out, considering the attention called to language shift and maintenance by Fishman (1964) as an interesting phenomenon worthy investigation, over thirty years ago, the area is considerably lacking in influential studies. Fishman's own 1964 study has remained a 'classic' in the field and his research over three decades has investigated the process of language shift and attempted to identify the multiple factors which contribute to and facilitate shift, in contrast to the conditions that favour language maintenance. He consistently concentrated his studies on the situation on ethnic minority languages and chiefly on immigrant languages. Having studied the pattern of language shift over three or four generations in his research, in his 1985 (a) paper, Fishman quotes four processes which are characteristic of such communities;

1) The role of institutional power; the attitudes of a majority group may be encoded in laws, making maintenance of the minority language difficult.

2) The possibility of 'rewards' for the minority group members if they successfully interact with the majority group in the majority language. These may be 'material, ecotechnical, professional governmental and educational' (Fishman 1985a; 60).

3) The role of the minority group members as agents of 'translinguification' (Fishman: 62) for any new addition to the community. Language shift is inevitably much faster and more effective in these cases.

4) The possibility of negative reaction to the majority group by the immigrant group, if their social aspirations have not been realised and disillusionment sets in. It is at this stage that language maintenance and revival efforts begin to develop, though for some groups it is too late.

As Edwards comments, 'language shift often reflects pragmatic desires for social mobility and an improved standard of living...(Edwards 1985: 50). In these cases, the immediate need and desire to integrate into the host community to ensure economic success far outweighs the risk of language death for most, and indeed for some, through ignorance or complacency, it is never even an issue.

It has been suggested by many linguists that the factors contributing to the shift and eventual loss of languages are many and varied. According to Dorian (1979: 69), the 'search for a single cause which inevitably leads to language death is futile...'.

On the subject of language shift, Holmes (1991: 65) simplifies the matter somewhat and states that 'the most obvious factor is that the

community sees an important reason for learning the language' whilst 'the second most important factor seems to be that the community sees no reason to take active steps to maintain the ethnic language'.

As a rule, research in the area of language shift is concerned with determining which factors accelerate shift and which inhibit it and favour maintenance. In their 1992 paper, Holmes, Roberts, Verivaki and Aipolo attempt to identify these factors 'in the New Zealand context' (2), building on Fishman's 1985a and 1985b studies. They focus on three different ethnic communities; the Chinese, the Greeks and the Tongans and analysis of their data (elicited by means of questionnaires) leads them to devise a list of important factors contributing to language maintenance in the three communities;

- 1) regular social interaction between community members
- 2) use of community language in the home
- 3) positive attitudes to the language and a high value placed on it in relation to ethic identity
- 4) residential contiguity
- 5) resistance to inter-ethnic marriage
- 6) support for community language schools
- 7) community identified religious organizations

8) a positive orientation to the homeland.

They state that 'if there is to be language maintenance or revival then these factors will be relevant in contributing to it. Conversely, the process of language shift is essentially a process of abandoning these characteristics' (Holmess, Roberts, Verivaki and Aipolo 1992: 20).

#### DATA

It is upon the list of eight factors contributing to language maintenance devised by Holmes, Roberts, ·Verivaki and Aipolo that the questionnaire devised to elicit the data required for the West Midlands study was based.

Two separate questionnaires were prepared for first generation Greek-Cypriot immigrants and their children; the second/third generation. The questionnaires were written in English as it was assumed that English would be the easiest language of communication, at least among the second/third generation. Most of the questionnaires were administered by means of 'face-to-face' interview so that where it was casier for the interviewee to speak Greek, the questions were translated and the ensuing discussion was in Greek. Fifteen first generation Greek-Cypriots and twenty second/third generation Greek-Cypriots were questioned in all. To simplify the process the process of administering the questionnaires from the practical point of view, it was decided to question whole families, or at least one member of each group (first and second/third generation) from each family. It was found that although the average age of the first generation Greek-Cypriots questioned was 45-50, the second/third generation subjects ranged from 13 to 39 years of age, (the older of these clearly belonging to the second generation with their children classed as third). However, the majority of the second/third generation subjects were aged

between their late teens and early twenties. This is to be expected if one takes into account the patterns of migration history of Greek-Cypriots to Britain, as mentioned in the introduction; the bulk of Greek-Cypriot immigration to the U.K. happened in 1960-61. (This is confirmed from the questionnaire with first generation immigrants having left Cyprus between these years.)

The two questionnaires contain largely the same questions, but the one for the first generation contains a section on migration history in order to provide background. The questionnaire then goes on to ask about family life (how the children were bought up regarding language use, their linguistic development etc.), attitudes to the Community Greek Schools (whether the children attended, whether 'O' and 'A' Levels were taken in the language etc.), domains of language use, attitudes to the homeland and future plans and finally, future prospects for the Greek-Cypriot community in Britain. Instead of the introductory section on migration history, the second/third generation questionnaire begins with a section on linguistic background (first language spoken, parents language use etc.). Then there is the section on Community Greek Schools, although it is longer than on the other questionnaire as more detail is required from those who have experienced the schools at first hand. The same section as the first generation questionnaire on domains of language use follows and then there are questions on language attitudes (how good so they think their Greek is, is a knowledge of the language important, is it an advantage etc.). There is an important section on attitudes to culture and identity, which was not necessary on the first generation questionnaire (it is assumed that they regard themselves as Greek-Cypriots and do not experience the identity crises often reported by young second/third generation immigrants; if they were born in the country of residence, they should not be regarded as such. However, for the purposes of this project and ease of reference, I shall continue to use the term.) There is a short section on future generations; (how will the subjects bring up their children?) and the questionnaire ends with a section on attitudes to Cyprus and the future (how often do they visit Cyprus, would they ever consider moving there permanently etc.). Examples if both questionnaires follow:

### Ouestionnaire for the First Generation Greek-Cypriot Immigrants

### Personal Details

MALE/FEMALE AREA OF RESIDENCE APPROXIMATE AGE OCCUPATION

### Background - Migration History

- 1) When did you leave Cyprus? How old were you?
- 2)Who did you come with? (parents/spouse/other relatives/alone etc.

- What were your reasons for leaving? (financial/loss of home in north etc.)
- 3) What was your family situation at the time? (single/married/children)
- 4) Why did you settle in the West Midlands?
- 6) What was your occupation?
- 7) Did you regard your move as permanent?
- 8) How important did you feel it was to get a good command of the English language?
- 9) How well established was the Cypriot Community in the West Midlands then?

### Family Life / Children

- 1)Do you have children? (If yes, please state ages and sex)
- 2) Where were they born?
- 3) What were your plans regarding your children and language? (Did you intend to bring them up speaking only Greek?)
- 4) Give a brief account of your childrens' linguistic development. (Which language spoken first, what happened when they went to school etc.)
- 5) What is the present situation regarding language? Do you communicate with your children in Greek or English? Are you satisfied with this?
- 6) Do you/have you ever insisted that your children speak to you in Greek?
- 7) How important is it to you that your children speak the Greek Language? Why?
- 8) How well do you think they speak it? Are you happy with this? If not, what could be done/could have been done to improve this?

### Community Greek Schools

- 1) Does/Did your children attend a Community Greek School? From/Between what age/s?
- 2) Could they already speak the language?
- 3) What do/did you expect from the Greek School? (To teach your children literacy or all aspects of the language?)
- 4) Do/Did you encourage the taking of G.C.S.E.'s/A Levels in Modern Greek? Why?

### General Domains of Language Use

Where/With whom do you tend to use English and Greek?

Spouse?

Children?

Relatives and friends your own age?

Younger (second generation) relatives and friends?

Work?

WOLK!

Church?

Community Centre?

Other? (please specify)

#### Attitudes to Homeland and Future Plans

- 1) Where is the majority of your family, England or Cyprus?
- 2) How often and for what purposes do you return to Cyprus?
- 3) Would you like to return to Cyprus for good? How would your children feel about this?
- 4) Realistically, where do you see your future?

### The Future for Greek-Cypriots in the U.K.

1) How do you see the future of the Greek language in the West Midlands? (Will it survive beyond the second and third generations?)

2) What is the language situation with the second/third generations? (Do they use Greek? Can they generally speak it well?)

3) If the younger generations stop using the language, can our Greek-Cypriot culture and identity still be maintained?

4) How do you feel about inter-ethnic marriage? Would you discourage it?

5) Many second/third generation Greek-Cypriots complain that they do not understand the Church service. What (if anything) should be done about this?

6) Any additional comments as to the situation/future prospects of our Community, linguistic or otherwise.

### Questionnaire for Second/Third Generation British Greek-Cypriots

#### Personal Details

MALE/FEMALE
AREA OF RESIDENCE
AGE
OCCUPATION
MARRIED/SINGLE
CHILDREN?

#### Background

- 1) At what age did you go to school?
- 2) Could you speak English?
- 3) Did your language use in the family environment change after you went to school? If yes, how? (Did you speak the same amount of Greek? etc.)
- 4) Did your parents' language use towards you change (more/less Greek or English?)

#### Community Greek Schools

- 1) Do/Did you attend such a school? If yes, from/between what age/s?
- 2) If you attend/ed a Greek school, why did you do so? (wanted to/parents made you etc.)
- 3) What do/did they teach you? (how to speak/reading and writing/history etc.) Could you learn/have learnt these things without attending the school? If yes, how?
- 4) Will/did you sit your G.C.S.E./'O' level Examination?
- 5) If not, why not? If yes, when? If already taken, did you pass (grade)?
- 6) Is taking this examination important/useful? Why?
- 7) Will you/Did you take 'A' Level Modern Greek? Why?
- 8) If you attend/ed a Greek School when will you/did you leave? Why?
- 9) If you attend/ed Greek School, how do/did you feel about it? (enjoy/ed, like/ed, disklike/d etc/) Why?
- 10) Is Greek School generally a good idea? Why? Do/Will you insist that your children attend?

### General Domains of Language Use

Where/With who do you tend to use English and Greek? Please add any further comments.

- 1) Spouse (if married)?
- 2) Children (if you have them)?
- 3) Parents?
- 4) Family members your own age?
- 5) Older family members?
- 6) Greek-Cypriot friends your age?
- 7) Older non-family acquaintances?
- 8) At work/college?
- 9) In Church?
- 10) Other? (please specify)

### Language Attitudes

- 1) How good do you think your Greek is? (poor/adequate/good/very good etc.?)
- 2) Are you happy with this? (Does it serve your needs here and in Cyprus?)
- 3) If no, what do you think could be/could have been done to improve the situation?
- 4)Is it important for you to have an adequate/good knowledge of Greek? Why?
- 5) Do you consider that it is an advantage to know Greek, living in the U.K.? Why?

#### Attitudes to Culture and Identity

- 1) What Nationality do you consider yourself?
- 2) How do you explain this?
- 3) How important is your Greek-Cypriot heritage/identity/culture to you? Why?
- 4) If our generation and subsequent generations stop using the Greek Language, can we still maintain our culture and identity?
- 5) What are your views on inter-ethnic marriage? Would you consider it? Why?

#### **Future Generations**

- 1) How do you intend to bring up any children you may have, regarding language? Which language will you speak to them in? Do you want them to know Greek? Why?
- 2) If you have children, what is the language situation? Do you speak to them in Greek or English? How good to you think their Greek will be? (as good as/poorer than yours?)

#### Attitudes to Cyprus - The Future

- 1) How often do you visit Cyprus? For what purpose?
- 2) How do you feel about life there? (like/dislike etc.) Why?
- 3) Would you consider moving to Cyprus permanently in the future? Why?
- 4) Do your parents have any plans to go back to Cyprus? How does this affect you? (i.e. would their plans influence your decision?)
- 5) Any additional comments on the situation/future prospects of the West Midlands (Greek Cypriot Community, linguistic or otherwise)

(To be continued)

### ΕΠΑΦΕΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

#### ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ

- 1. Μετέβη στήν πόλη Southampton ὅπου τέλεσε τήν κηδεία τῆς Κυπριανῆς Λ. Χατζηαντώνη στόν Ἱερό Ναό Ἁγίου Νικολάου τῆς ὁμωνύμου Κοινότητος.
- 2. Παφέθεσε πφόγευμα στόν `Αφχιεπισκοπικό Οἶκο καί στή συνέχεια πφοήδφευσε συνεδφίας τῶν `Εκκλησιαστικῶν ΄Ηγετῶν Λονδίνου. `Αφγότεφα μετέβη ἀεφοποφικῶς στήν Κωνσταντινούπολη.
- 3 & 4. Μετέσχε τῶν συνεδριῶν τῆς ΄Αγίας καί Ίερᾶς Συνόδου τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου.
- 5. Έπέστρεψε στό Λονδίνο.
- 6. Τέλεσε Μέγαν Έσπερινό γιά τόν καθαγιασμό (ἐγκαίνια) τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ Ἡγκαίν Παντελεήμονος καί Θεοδώρου στήν ὁμώνυμη Κοινότητα τῆς πόλεως Eastbourne, ὅπου καί παρεκάθησε σέ Δεῖπνο.
- 7. Τέλεσε τά εγκαίνια καί στή συνέχεια τήν Θεία Λειτουργία στόν καθαγιασθέντα Ίερό Ναό τῶν Άγίων Παντελεήμονος καί Θεοδώρου, Eastbourne, ὅπου καί παρεκάθησε δέ ὰργότερα σέ Γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα.
- 8. Παφέστη σέ συνάντηση γονέων καί παιδιών στό Έλληνικό Κολλέγιο Λονδίνου.
- 9. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν έορτάζοντα Ίερό Ναό Άγίου Νεκταρίου Battersea ὅπου καί παρεκάθησε σέ Γεϋμα. Τό ἀπόγευμα, παρέθεσε Δεϊπνο πρός τιμήν τοῦ Προέδρου (Speaker) τοῦ Βρετανικοῦ Κοινοβουλίου και τῆς συζύγου αὐτοῦ στόν Άρχιεπισκοπικό Οἶκο.
- 10. Παφέστη στό Έκπαιδευτικό Σεμινάφιο πού δργάνωσαν ἀπό κοινοῦ οἱ Ἐκπαιδευτικές ᾿Αποστολές Ἑλλάδος καί Κύπφου στόν Ἱεφό Ναό Ἅγίου Ἰωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ στό Haringey Β. Αονδίνου.
- 11. Δέχθηκε τούς κ. Charles Longbottom & the Revd. Nadim Nassar τοῦ Trinity Foundation for Christianity and Culture. Τό ἀπόγευμα παφέστη σέ φιλολογική ἐκδήλωση εἰς μνήμην Κωνσταντίνου Λεβέντη μέ τίτλο 'Celebrating Cyprus' στό Ίνστιστοῦτο Κλασσικῶν Σπουδῶν τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Λονδίνου.
- 12. Δέχθηκε διαδοχικά τόν π. `Αλεξανδοο Φωστηρόπουλο καί τόν π. `Αναστάσιο Σαλαπάτα μαζί μέ ἄλλους προσκυνητές στήν Κωνσταντινούπολη-μέλη τῆς `Ενορίας του, καθώς καί τόν π. `Ιουστῖνο Κεφαλοῦρο. `Επισκέφθηκε στήν Harley Street Clinic τόν `Ιωάννη Λαζαρίδη. Παρέστη στό Δεῖπνο πού παρέθεσαν ἡ κα. Ἑλένη Τραππελίδου καί ὁ κ. καί κα. Κώστα Φιλιππίδη.
- 13. Δέχθηκε τήν ἐπίσκεψη τῆς κας. 'Ανδφονίκης Γιαλλουφίδου καί τό ἀπόγευμα παφέστη στήν ἐτήσια κοινωνική ἐκδήλωση τοῦ St. Andrew's Greek Ladies' Charity Organisation στό Royal Lancaster Hotel.
- 14. Παρέστη στήν ἐτήσια τελετή Remembrance Sunday στό Κενοτάφιο τοῦ Whitehall. Στή συνέχεια παρεκάθησε στό Γεῦμα πού παρέθεσε ὁ ᾿Αγγλικανός Ἦπίσκοπος τοῦ Λονδίνου στήν κατοικία του. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τά ἐγκαίνια τῆς ἔκθεσης ἔργων τέχνης τοῦ Peter Constant καί ἄλλων καλλιτεχνῶν στή αἴθουσα ἐκδηλώσεων τῆς Ἑλληνοκυπριακῆς ᾿Αδελφότητος στό North Finchley.
- Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ κ.κ. Ἡλίας Παπασαφάντος καί Ἅκοφις Αντύπας.
- Προήδρευσε συνεδρίας τοῦ Trust τοῦ 'Αγίου Νικολάου Λονδίνου στόν 'Αρχιεπισκοπό Οἶκο.
- 17. Τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Μιλτιάδης καί Δέσποινα

- `Αφεντούλη. Τό απόγευμα παρέστη στή Δεξίωση πρός τιμήν τοῦ Ύπουργοῦ Ἑθνικῆς `Αμύνης τῆς Ἑλλάδος κ. Σπήλιου Σπηλιοτόπουλου στήν Πρεσβευτική κατοικία.
- 18. Δέχθηκε διαδοχικά τόν π. Θωμά `Αφτέμη καί τόν κ. Χρῆστο Παπαδόπουλο. Στή συνέχεια παφεκάθησε σέ γεῦμα μέ τούς John Marshall & `Ανδρέα Ταμπουρίδη.
- 19. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Πφέσβυς τῆς Δημοκρατίας τῆς Γεωργίας. Τό ἀπόγευμα παφέστη σέ διάλεξη τοῦ κ. 'Αντώνη Σαμαρὰ μέ θέμα 'European Integration at historical crossroads' (Εὐρωπαϊκή 'Ένοποίηση στά ἱστορικά σταυροδρόμια) στό Έλληνικό Κέντρο Λονδίνου.
- 20. Τόν ἐπισκέφθηκε ἡ κα ᾿Αγγελική Δεληγιάννη. Τό βράδυ παρέστη στήν κοινωνική ἐκδήλωση τῆς Κοινότητος Τιμίου Σταυροῦ καί ᾿Αρχαγγέλλου Μιχαήλ, Hendon, σέ κεὐτρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.
- 21. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν Καθεδοικό Ναό Γενεσίου τῆς Θεοτόκου, Camberwell Νοτίου Λονδίνου, ὅπου καί παρεκάθησε σέ Γεῦμα. Τό ἀπόγευμα ἀνεχώρησε ἀεροπορικῶς γιά τήν ᾿Αθήνα.
- 22. Τόν ἐπισκέφθηκε στό ξενοδοχεῖο ὁ Ύφυπουργός Έξωτερικῶν τῆς Έλλάδος κ. Παναγιώτης Σκανδαλάκης. Άργότερα ἐπισκέφθηκε τό Τυπογραφεῖο ΑΘΗΝΑ καί στή ἀνεχώρησε ἀεροπορικῶς γιά τή Γεωργία ὡς ἐκπρόσωπος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου.
- 23. Τό πρωί παρέστη στά ξγκαίνια τοῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ Άγίας Τριάδος Τιφλίδος πού τέλεσε ὁ Πατριάρχης Γεωργίας κ. Ἡλίας, καί τό βράδυ παρεκάθησε σέ Δεῖπνο πού παρέθεσαν ὁ Πρόεδρος τῆς Δημοκρατίας τῆς Γεωργίας καί ὁ Πατριάρχης κ. Ἡλίας.
- 24. Τό πρωί ἐπισκέφθηκε τό Πανεπιστήμιο καί τό Μουσεῖο Εἰκόνων τῆς Τυφλίδος (Tbilisi) καί ἀργότερα παρεκάθησε σε Γεῦμα πού παρέθεσε ὁ Πατριάρχης κ. Ἡλίας.
- 25. `Ανεχώρησε νωρίς τό πρωί γιά τήν `Αθήνα, ὅπου συνάντησε ἀργά τό ἀπόγευμα τήν Ύπουργό Παιδείας καί Θρησκευμάτων τῆς Έλλάδος κα. Μαριέττα Γιαννάκου στό Γραφεῖο της.
- 26. Τό πρωί ἀνεχώρησε ὰεροπορικῶς γιά τήν Κωνσταντινούπολη καί ἀπό ἐκεῖ γιά τή Ρώμη ὡς μέλος τῆς `Ακολουθίας τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαοθολομαίου.
- 27. Παρέστη στήν τελετή ἀπόδοσης τῶν Ἱερῶν Λειψάνων τῶν Ἡγίων Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου καί Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου ἀπό τόν Πάπα Ἰωάννην-Παῦλον τόν Β΄, πού πραγματοποιήθηκε στή Βασιλική τοῦ Ἡγίου Πέτρου προεξαρχόντων τοῦ Πάπα καί τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου. Στή συνέχεια παρκάθησε σέ Γεῦμα πού παρέθεσε ὁ Πάπας πρός τιμήν τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου καί τῆς Ἡκολουθίας του, καί ἀργότερα ἐπέστρεψαν στήν Κωνσταντινούπολη, ὅπου ἐτελέσθη Μέγας Ἑσπερινός γιά τήν ὑποδοχή τῶν Ἱερῶν Λειψάνων στόν Πατριαρχικό Ναό τοῦ Ἡγίου Γεωργίου, προεξάρχοντος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου.
- 28. Τό πρωί συνόδευσε τόν Οἰκουμενικό Πατριάρχη στή Θεία Λειτουργία στόν Τερό Ναό Εθαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου Βαφεοχωρίου.
- 29. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία, ἐνώπιον τῶν Ἱερῶν Λειψάνων τῶν Ἁγίων Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου καί Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου στόν Πατριαρχικό Ναό. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ Γεῦμα πού παρέθεσε ὁ Οἰκουμενικό Πατριάρχης σέ ξενοδοχεῖο τοῦ Βοσπόρου.

Τό ἀπόγευμα παφέστη στόν Μέγα Έσπεφινό στόν Πατριαρχικό Ναό καί τό βράδυ παφεκάθησε σέ Δεῖπνο πού παφέθεσε ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης σέ Έστιατόριο στό Sirkeci.

30. Παρέστη στή Θεία Λειτουργία γιά τήν έορτή τοῦ 'Αποστόλου 'Ανδρέα στόν Πατριαρχικό Ναό τοῦ 'Αγίου Γεωργίου προεξάρχοντος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ Γεῦμα πού παρέθεσε ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης σέ ξενοδοχεῖο τῆς Πόλης.

#### ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ

- 1&2. Μετέσχε συνεδριῶν τῆς Ἁγίας καί Ἱερᾶς Συνόδου τοῦ Πατοιαρχείου.
- 3. Τό πρωί ἀνεχώρησε γιά τό Λονδίνο μέσω 'Αθηνῶν.
- 4. Κήρυξε κατά τή διάρχεια τῆς Θείας Λειτουργίας στόν Καθεδρικό Ναό τῆς 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου καί στή συνέχεια τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση γιά τόν Κωνσταντίνο Δρακούλη. 'Αργότερα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ "Ακορι 'Αντύπα καί τῆς "Αννας Benazic-Dequal στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς.
- 5. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Άγίου Νικολάου, Liverpool, ὅπου καί παρεκάθησε σέ Γεῦμα.
- 6. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν ξορτάζοντα Καθεδρικό Ναό τοῦ 'Αγίου Νικολάου, Shepherd's Bush Δυτικοῦ Λονδίνου, ὅπου καί παρεκάθησε σέ Γεῦμα. 'Αργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν στήν 'Αρχιεπισκοπή οἱ φωτογράφοι τοῦ περιοδικοῦ "Country Life", γιά ἄρθρο πού δημοσιεύεται στόν ἐν λόγω ἔντυπο. Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε τόν Ἰωάννη Λαζαρίδη στό Νοσοκομεῖο.
- 7. Προήδρευσε συνεδρίας τοῦ Ἱεροῦ Κλήρου τῆς ᾿Αρχιεπισχοπῆς, πού πραγματοποιήθηκε στόν Καθεδρικό Ναό Τιμίου Σταυροῦ καί ᾿Αρχαγγέλου Μιχαήλ, Hendon. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κηδεμόνων (Trustees) τῆς ᾿Αρχιεπισχοπῆς.
- 8. Τόν ἐπισκέφθηκε ή Δο Σαββούλα Φιλιππίδη.
- 9. Παρέστη σέ δεξίωση πρός τιμήν τῆς Προέδρου τῆς Δημοκρατίας τῆς Λετονίας (Latvia) καί τοῦ συζύγου της. Άργότερα τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση γιά τήν 'Αριέττα Λιβανοῦ καί τή Χριστίνα 'Ωνάσση, στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς. Στή συνέχεια παρέστη σέ δεξίωση τῆς Τράπεζας Κύπρου καί ἀργότερα προήδρευσε συνεδρίας τῆς Γραμματείας τοῦ Ε.Φ.Ε.Π.Ε.
- 10. Τον ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Ἄγγελος Δενδοινός καί ὁ Αἰδεσιμολογιώτατος Καθηγητής Robert Gribben (μέ τόν ὁποῖο παρεκάθησε σέ Γεῦμα). Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τοῦ Συνδέσμου Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων Μ. Βρετανίας ἀναφορικά μέ τήν προτοιμαζόμενη τιμητική ἐκδήλωση τῆς 29ης Ἰανουαρίου 2005 γιά τά Πενηντάχρονα διακονίας τοῦ ᾿Αρχιεπισκόπου.
- 11. Τόν ἐπιοχέφθηκε ἡ κα Γεωργία Palk. Τό ἀπόγευμα μετέβη στήν πόλη Great Yarmouth ὅπου τέλεσε Μέγαν Έσπερινό καί ἀργότερα παρεκάθησε σέ Δεῖπνο πού παρέθεσε πρόν τιμήν του ἡ ἐκεῖ Κοινότητα.
- 12. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν ἑορτάζοντα Ίερό Ναό τοῦ Ύγίου Σπυρίδωνος Great Yarmouth καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ Γεῦμα.
- 13. Τέλεσε Τοισάγιο γιά τό ζεῦγος 'Ανδρέα καί Ζωῆς Μεταξᾶ, στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς. Στή συνέχεια τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Χάρης Σοφοκλείδης (μέ τόν ὁποῖο καί παρεκάθησε σέ Γεῦμα), ὁ "Παράσχος 'Αναστασιάδης, ὁ Robert Moth, καί ἡ Μαρίνα

Καλογήρου.

14. Τον ἐπισκέφθηκε ὁ νεός Διευθυντής τοῦ L.G.R. Βύρων Καρύδης. Στή συνέχεια προήδρευσε συνεδρίας τῶν Βοηθῶν Ἐπισκόπων (μέ τούς ὁποίους καί παρεκάθησε σέ Γεῦμα). Τό δέ ἀπόγευμα προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κληρικῶν τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς πού εἶναι ἐπιφορτισμένοι μέ τή συγγραφή μέ τή συγγραφή τῶν ἑβδομαδιαίου κηρύγματος καί στή συνέχεια τέλεσε Μέγαν Ἑσπερινό στόν Ἱερό Ναό ᾿Αγίου Παντελεήμονος, Ηarrow Λονδίνου, ὅπου καί προήδρευσε συνεδρίας τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἐπιτροπῆς καί ἀργότερα παρεκάθησε σέ Δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα.

15. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν δρτάζοντα Ίερό Ναό τοῦ Αγίου Έλευθερίου, Leyton Ανατολικοῦ Λονδίνου, όπου καί παρεκάθησε σέ Γεύμα. 'Αργότερα ἐπισκέφθηκε τόν Πρέσβυ τοῦ Ἰσραήλ στό Λονδῖνο καί στή συνέχεια παρέστη σέ δεξίωση πού δόθηκε στήν Πρεσβεία τοῦ Μαρόκκο πρός τιμήν τῆς Βρετανοϊρλανδικής Άντιπροσωπίας τοῦ Sacred Military Constantinian Order τοῦ Αγίου Γεωργίου. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ έρρταστικό Δείπνο στό Έλληνικό Έστιατόριο "ΑΚΡΟΠΟΛΙΣ" μέ τήν εθκαιρία των 21ων γενεθλίων της Χρυστάλλας Παστίδη. 16. Τόν ἐπισκέφθηκαν παιδιά τοῦ Ἑλληνικοῦ Ὀρθόδοξου Όμολογιαχοῦ Ἡμερησίου Σχολείου "Αγιος Κυπριανός" καί του ἔψαλαν τά Χριστουγεννιάτικα Κάλαντα. `Αργότερα τέλεσε τήν κηδεία τοῦ Ἰωάννη Λαζαρίδη στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως της Θεοτόκου Wood Green.

- Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ ᾿Αρχιμ. Παντελεήμων Τσορμπατζόγλου.
- 18. Τέλεσε τόν Έσπερινό στόν Ίερό Ναό Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόχου, Manchester, ὅπου καί παρεκάθησε σέ Δεῖπνο.
- 19. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν πιό πάνω Ίερό Ναό, καί στή συνέχεια παρακολούθησε τήν Χριστουγεννιάτικη Έρρτή τοῦ Έλληνικοῦ Σχολείου τῆς Κοινότητος.
- Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Δῶφος Παφτασίδης, Παφάσχος ᾿Αναστασιάδης καί ᾿Αλκιβιάδης Χαφαλάμπους.
   Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Γενικός Πρόξενος τῆς Ἑλλάδος
- στό Λονδίνο κ. Πλάτων-'Αλέξιος Χατζημιχάλης.
- 22. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Martin Harding.
- 24. Τό πρωί τέλεσε τίς Μεγάλες \*Ωρες καί τό ἀπόγευμα τήν 'Εσπερινή Λειτουργία τοῦ 'Αγίου Βασιλείου, στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς.
- 25. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία τῶν Χριστουγέννων στόν Καθεδρικό Ναό 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου.
- 26. Τέλεσε τήν Θεία Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό Αγίων Πάντων Λονδίνου, στή διάρχεια τῆς ὁποία χειροτόνησε σέ Διάκονο τόν Θεόδωρο Παπαβασιλείου, ὸνομάσας αὐτόν Βασίλειο. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ Γεῦμα πού παρέθεσε τό Συμβούλιο τοῦ Ναοῦ.
- 27. Ἐπισκέφθηκε τήν οἰκογένεια Serif Habib στό Cambridge καί τό ἀπόγευμά παρεκάθησε στό ἑορταστικό Δεῖπνο γιά τά γενέθλια τοῦ Ἅγγελου Μπεκίρη.
- 29 Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Λούης Λοΐζου καί ἡ Κατερίνα Γαλάκη. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ Δεῖπνο πού παρέθεσε ὁ Θεόδωρος 'Ανάγνου.
- 31. Τέλεσε Μέγαν Έσπερινό στό Παρεκκλήσιο τῆς Αρχιεπισκοπῆς ὅπου καί ἔκοψε τήν καθιερωμένη Βασιλόπιττα. 'Αργότερα παρέστη στήν ἐτήσια Κοινωνική Έκδήλωση τοῦ Λυκείου Έλληνίδων Λονδίνου σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.

### ARCHBISHOP GREGORIOS' DIARY

### **NOVEMBER**

- 1. In the morning, His Eminence the Archbishop presided at the funeral of Mrs. Kyriaki L. Hadjiantoni at the church of St. Nicholas in Southampton.
- 2. In the morning, he entertained London Church Leaders to breakfast at Thyateira House and, in continuation, presided at their meeting. He left for Constantinople in the afternoon.
- 3 & 4. He participated in sessions of the Holy Synod at the Patriarchate.
- 5. He returned from Constantinople in the morning.
- 6. In the evening, he presided at Great Vespers for the conseration of a church at the church of Ss. Panteleimon & Theodore in Eastbourne, being entertained to supper by the Community afterwords.
- 7. In the morning, he consecrated the church of Ss. Panteleimon & Theodore in Eastbourne, celebrating the Divine Liturgy in continuation. Later, he was entertained to lunch by the Community.
- 8. In the evening, he met parents of children attending the Hellenic School of London.
- 9. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Nectarius in Battersea on the occasion of its patronal feast, being entertained to lunch afterwards by the Community. In the evening, he entertained the Speaker of the House of Commons and Mrs. Martin to supper at Thyateira House.
- 10. In the morning, he was present at a study session organised by the Greek and Cyprus Educational Missions at the church of St. John the Baptist in Hornsey.
- 11. In the morning, he received Charles Longbottam & the Revd. Nadim Nassar of the Trinity Foundation for Christianity and Culture. In the evening, he was present at an event held in memory of Constantinos Leventis at the University of London's Institute of Classical Studies and entitled 'Celebrating Cyprus'.
- 12. In the morning, he received Archpriest Alexandros Fostiropoulos. During the afternoon, he received Father Anastasios Salapatas and others on their return from Constantinople, he visited loannis Lazaridis (a patient at the Harley Street Clinic), and received Archimandrite loustinos Kephalouros. In the evening, he was entertained to supper by Mrs. Helene Trappelidou and Mr. & Mrs. Costas Philalethis.
- 13. In the morning, he received Mrs. Androniki Yiallouridou. In the evening, he was a guest at the St. Andrew's Greek Ladies' Charity Organisation's Annual Ball at the Royal Lancaster Hotel.
- 14. In the morning, he was present at the annual Remembrance Sunday ceremony, held at the Cenotaph in Whitehall. Afterwards, he was a guest at the luncheon organised by the Anglican bishop of London at his residence. In the evening, he inaugurated an exhibition of works of art by Peter Constant and others at the Greek Cypriot Brotherhood's Centre in North Finchley.
- 15. He received Ilias Papasarantos in the morning and Acoris Andipa in the afternoon.
- 16. In the evening, he presided at a meeting of the St. Nicholas' Trust at Thyateira House.
- 17. In the afternoon, he received Miltiadis & Despoina Afendoulis. In the evening, he was a guest at a reception held at the Hellenic Ambassador's residence in honour of Spilios Spiliotopoulos, Hellenic Minister of National Defence.

- 18. During the morning, he received Father Thomas Artemi, and Christos Papadopoulos. He entertained John Marshall & Andreas Tambourides to lunch.
- 19. In the afternoon, he was received by the Ambassador of the Republic of Georgia. In the evening, he was present at a lecture delivered at the Hellenic Centre by Antonios Samaras entitled 'European Integration at historical crossroads'.
- 20. In the morning, he received Miss Angeliki Delighianni. In the evening, he was present at a function organised by the Community of the Holy Cross in Hendon and held at the Marriott Hotel.
- 21. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Nativity of the Mother of God in Camberwell, being entertained to lunch by the Community afterwards. He left for Athens in the afternoon, flying from Heathrow Airport.
- 22. During the morning, he was received by Panaghiotis Skandalakis, Hellenic Deputy Minister of Foreign Affairs, and then he visited the Athina Printing Press, being received there by Lavrentios & Eugenia Spanos and members of their staff. He left for the Republic of Georgia in the evening.
- 23. In the morning, he was present at the consecration by Catholicos-Patriarch Ilya II of Georgia of the Sameda (Holy Trinity) Cathedral in Tbilisi as head of the delegation from the Oecumenical Patriarchate. In the evening, he was a guest at a adinner given by the President of th Republic and the Patriarch, afterwards attending a concert.
- 24. During the morning, he visited the University and the Icon Museum. At midday, he was entairtened to lunch by His Beautitude Catholicos-Patriarch Ilya.
- 25. He flew from Georgia to Athens in the early morning. During the day he visited Panaghiotis Giorkas and Mrs. Maria Sela. In the evening, he was received by Mrs. Marietta Yiannakou, Hellenic Minister of Education and Religions, at her Office.
- 26. In the morning, he flew to Constantinople and from there, accompanying His All-Holiness the Oecumenical Patriarch, he flew to Rome, staying at the Vatican's Domus Sanctae Marthae.
- 27. In the morning, he was present at the handing over in St. Peter's Basilica of portions of the relics of Ss. John Chrysostom and Gregory the Theologian (which ceremony was presided over the Pope John-Paul II and Patriarch Vartholomaeos). Afterwards, he was a guest at luncheon with the Pope. He returned to Constantinople in the afternoon, later being present at the ceremony of the reception og the relics and Great Vespers in the Patriarchal Church.
- 28. In the morning, he accompanied the Patriarch to the Divine Liturgy celebrated at th Church of the Annunciation of the Mother of God in Vapheochori.
- 29. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy in the presence of the relics of Ss. Gregory the Theologian and John Chrysostom in the Patriarchal Church. At midday, he was present at a luncheon hosted by His All-Holiness at the Bosphorus Swissotel. In the evening, he was present at Great Vespers in the Patriarchal Church. Later, he was present at a Dinner hosted by His-All Holiness at the Sepetciler Pavilion Restaurant in Sirkeci.
- 30. In the morning, he was present at the Divine Liturgy celebrated by His-All Holiness the Patriarch in the Patriarchal Church on the occasion of the feast of St Andrew the First-Called Apostle, being entertained to

both lunch and dinner at an hotel by His All-Holiness (the latter being at the Hilton in Harbiye).

### **DECEMBER**

- 1 & 2. He patricipated in sessions of the Holy Synond at the Patriarchate.
- 3. In the morning, he left Constantinople for Athens, continuing on to London in the afternoon.
- 4. In the morning, he preached during the celebration of the Divine Liturgy at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater, afterwards presiding at a memorial service for Constantinos Dracoulis. In the afternoon, he received L. Loizos & Takis Amerikanos. Later, he blessed the marriage of Acoris Alexis Athos Andipa and Tina Anna Benazic-Dequal in the Chapel of the Archdiocese.
- 5. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Nicholas in Liverpool, being entertained to lunch afterwards by the Community.
- 6. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of St. Nicholas in Shepherd's Bush on the occasion of its patronal feast, being entertained to lunch by the Community afterwards. Returning to Thyateira House, he received Steven Lawrence & Brian Moody, who photographed him for a forthcoming article in 'Country Life'. Later, he visited loannis Lazaridis at his home.
- 7. For much of the day, he was present at a meeting of the Clergy of the Greater London area, held at the Cathedral of the Holy Cross & St. Michael in Golder's Green. In the evening, he presided at a meeting of the Trust of the Archdiocese.
- 8. In the afternoon, he received Dr. Savoula Philippidou.
- 9. At midday, he was present at the visit of Mrs. Vaira Vike-Freiberga, president of the Republic of Latvia, and her husband to Star House in Finchley. In the afternoon, he presided at a Memorial Service for the late Mesdames Arietta Livanou & Christina Onassi in the Chapel of the Archdiocese. During the evening, he was present at the Bank of Cyprus UK's Christmas cocktail reception at The Decorium in Wood Green and he presided at a meeting of the E.F.E.P.E. Secretariat at the Offices of the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green.
- 10. In the morning, he received Angelos Dendrinos. He entertained the Revd. Prof. Robert Gribben to lunch. In the evening, he presided at a meeting of the Committee of the Association of Greek Orthodox Communities in Great Britain formed to arrange the celebrations of 29th January 2005.
- 11. In the morning, he received Mrs. Georghia Palk. In the afternoon, he left for Great Yarmouth where, in the early evening, he presided at Great Vespers at the church of St. Spyridon, being entertained to supper by the Community afterwards.
- 12. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Spyridon in Great Yarmouth on the occasion of its patronal feast, being entertained to lunch afterwards by the Community.
- 13. During the morning, he served a Trisagion for the late Andreas and Zoe Metaxas, in the Chapel of the Archdiocese, and received Paraschos Anastasiadis. He was entertained to lunch by Haris Sophokleidis at Halepi Restaurant. During the afternoon, he received Robert Moth and Miss Marina Kalogherou.
- 14. In the morning, he received Vyron Karidis. He then presided at a meeting of the hierarchy of the London

- area, entertaining them to lunch in continuation. In the afternoon, he presided at a meeting of those clergy who write the sermons included in the weekly leaflet. Later, he received Selim Hoche. In the evening, he presided at Great Vespers at the church of St. Panteleimon in Kenton (Harrow), being entertained to supper by the Community afterwards.
- 15. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Eleutherius in Leyton on the occasion of its patronal feast, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he visited the Israeli ambassador. Later, he was a guest at a reception given at the Moroccan Embassy in honour of the British and Irish Delegation of the Sacred Military Constantinian Order of Saint George. Later, he was a guest at Miss Chrystalla Pastides' 21st birthday party, held at the Acropolis restaurant in Ealing.
- 16. In the morning, he was visited by children from St. Cyprian's V.A. Greek Orthodox Primary School in Thornton Heath, who sang Christmas Carols. At midday, he presided at the funeral of loannis Lazaridis at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green.
- 17. He received Archimandrite Panteleimon Tsormbatzoglou in the afternoon.
- 18. In the evening, he presided at Vespers at the church of the Annunciation of the Mother of God in Higher Broughton (Manchester).
- 19. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Annunciation of the Mother of God in Higher Broughton (Manchester), afterwards attending the Greek School's Christmas celebration in the church hall and being entertained to supper by the Community afterwards.
- 20. During the afternoon, he received Doros Partasidis and Paraschos Anastasiadis & Alkiviadis Charalambous.
- 21. He received the Hellenic Consul-General in the morning.
- 22. In the morning, he received Martin Harding.
- 24. In the morning, he presided at the Royal Hours in the Chapel of the Archdiocese. In the evening, he celebrated the Vesperal Liturgy of St. Basil in the same Chapel.
- 25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.
- 26. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of All Saints in Camden Town, during the course of which he ordained Theodoros Papavassiliou to the diaconate, conferring on him the name Vassilios. He was entertained to lunch by the Community afterwards.
- 27. In the afternoon, he visited Serif Habib and his family in Cambridge. In the evening, he was a guest at Angelos Beqiri's birthday party.
- 29. During the morning, he received Louis Loizou and Miss Katerina Galaki. In the evening, he was entertained to supper by Theodoros Anaghnou.
- 31. In the evening, he presided at Great Vespers in the Chapel of the Archdiocese and the cutting of the traditional St. Basil's cake (Vassilopitta). Later, he was a guest at the London Lyceum of Greek Women's New Year's Eve Ball at the Churchill Hotel.





